Armulaud
Eesti Kirikute Néukogu
litkmeskirikutes

Kokkuvéte teoloogiakomisjoni
armulauateemalisest arutelust
aastatel 2011-2017

Eesti Kirikute Noukogu
Tallinn 2017



Koostaja Eesti Kirikute Noukogu teoloogiakomisjon: EELK —
opetaja dr Thomas-Andreas Poder (alates 2016), dpetaja Peeter
Kaldur (2011-2016); RKK - Vello Salo (2011-2012), Ain Peetrus
Leetma (2012-2013), preester dr Pedro Cervio (2015-); EEKBKL —
pastor dr Peeter Roosimaa; EMK — pastor Priit Tamm; EKNK — Ago
Lilleorg (2011-2012), praost Meelis Maikalu (2012-); AKEL — Ergo
Naab (2011-2015), pr Mervi Kalmus (2015-); EAOK - iilempreester
Mattias Palli; EKEK — preester Thomas Eriste; EKN — 6petaja Tauno

Teder (hiilediguseta liige), pastor Ruudi Leinus (tditevsekretir).

Komisjoni esimees: Eerik Joks (2011-2013), dr Peeter Roosimaa (2013-)
Toimetaja: Tauno Teder
Keeletoimetaja: Kiilliki Evartov

Kujundaja ja kiiljendaja: Pdivi Palts

© Eesti Kirikute Noukogu
ISBN 978-9949-9228-4-0

Eesti Kirikute Néukogu
Tehnika 115, Tallinn 10139

www.ekn.ee



Sisukord

Eesti Kirikute Néukogu presidendi tervitus 5
Eesti Kirikute Noukogu teoloogiakomisjoni esimehe eesséna 7

1. Armulaud ajaloos ja oikumeenilises liitkumises 11
1.1. Eesti Kirikute Néukogu teoloogiakomisjoni armulauateemalise
arutelu platvorm 11
1.2. Armulaud - {ihendavast lahutavaks 12
1.3. Armulaud - lahutavast ithendavaks? 16
1.3.1. Lima dokument 18
1.3.2. Leuenbergi konkordia 23
1.3.3. Ortodoksi kirikud ja Luterlik Maailmaliit 25
1.3.4. EAOK ja EELK 26

2. Liikmeskirikute seisukohad 29
2.1. Eesti Evangeelne Luterlik Kirik 29
2.2. Eesti Evangeeliumi Kristlaste ja Baptistide Koguduste Liit 32
2.3. Eesti Metodisti Kirik 36
2.4. Rooma-Katoliku Kirik = 39
2.5. Eesti Kristlik Neliptihi Kirik 44
2.6. Seitsmenda Pieva Adventistide Koguduste Eesti Liit 47
2.7. Armeenia Apostlik Kirik 52
2.8. Eesti Apostlik-Oigeusu Kirik 56
2.9. Moskva Patriarhaadi Eesti Oigeusu Kirik 62
2.10. Eesti Karismaatiline Episkopaalkirik 62

3. Liikmeskirikute iihisosa ja eriarvamused 66

Kokkuvotteks 70
Sonastik 71






Tervitus

Viimasel kiimnendil on Eesti Kirikute Noukogu lisaks kirikute praktilisele
koostoole asunud stivendatult tegelema ka teoloogiliste probleemide-
ga. Touget selleks on andnud nii tileilmse oikumeenia edusammud kui
ka Eesti kirikute ja nende liilkmete soov iiksteise arusaamu paremini
tundma 6ppida.

2008. aastal moodustatud EKN-i teoloogiakomisjon asus koigepealt
koostama tilevaadet kristlaseks olemise esmasest tunnusest — ristimisest.
T66 tulemusena ilmus 2011.a. kogumik ,,Ristimine Eesti Kirikute Nou-
kogu liikmeskirikutes : kokkuvote teoloogiakomisjoni ristimisteemalisest
arutelust aastatel 2008-2010". Sissejuhatuses todes tollane EKN-i president
Einar Soone: ,,Meil tegutsevates konfessioonides kohtame viga erinevaid
usulisi ja sisulisi rohuasetusi ning viliseid avaldumisvorme.”

Sedasama v6ib 6elda ka armulaua kohta, mida komisjon jargmisena
kisitlema asus. Teema on d4drmiselt oluline ja aktuaalne, sest armulaud on
kristlaste koige ehedama osaduse viljenduseks Kristusega ja iiksteisega.
Siin ilmnevad erimeelsused raskendavad mitte ainult iiksteise moistmist
vaid ka tunnustamist. Jeesuse palve ,et nad tiks oleksid”, sunnib aga
kirikuid ja koiki kristlasi otsima teid nende vastuolude tiletamiseks. On
ju tikskoik kui suur koost66 ja osadus kirikute vahel ilma armulaua-
osaduseta ikkagi ebatdielik.

Materjal, mis toodud kiesolevas kogumikus, aitab meil selgemalt
tajuda seda tihist, piibellikule alusele toetuvat ruumi, kus erinevad armu-
lauapraktikad on vilja kujunenud. Ning kuigi konfessionaalselt istutakse
piltlikult veel erinevate laudade taga, siis nidib, et siin ja seal on need

lauad juba piris ldhestikku liikatud. Ja mitte ainult. Monelgi pool on



saavutatud isegi téielik kirikuosadus. Uksteise parem tundmine, erinevuste
ja sarnasuste parem lahtimd&testamine on olnud eesmirgiks ka kiesoleva
kogumiku koostamisele.

Muidugi seondub armulaua méistmisega palju teisi teoloogilisi kiisimusi,
nagu kisitlus kirikust, ametist v6i armuvahenditest. Kdigi nende teemade
puhul piititakse teoloogilistel konelustel taotleda nii tdde kui itksmeelt,
leida tihtsust erinevustes. Kindlasti pole see kerge, kuid t56, mis selle nimel
tehakse, pole kunagi méttetu ja viljatu. Loodetavasti aitab see kaasa ka
armulaua vidrtustamisele ja kasutamisele koguseliikmete poolt.

Ténan stidamest Eesti Kirikute Noukogu litkmeskirikuid ja nende juhte,
EKN-i teoloogiakomisjoni ja komisjoni litkmeid, samuti k&iki toetajaid,
kes kdesoleva kogumiku ilmumise on voimalikuks teinud. Selleski voime
kogeda loodetava tulevase armulauaosaduse eelmaitset. Onnistagu Jumal

seda ptitidlust ja seda viljaannet!

Andres Poder
EKN-i president



Eesti Kirikute Néukogu teoloogiakomisjoni
esimehe eessona

Dr Peeter Roosimaa

Kiesolev kogumik on teoloogiakomisjoni, mis 2008. aastal ellu kutsuti,
teine wllitis. Kui esimeses teoses kisitleti Kirikute Noukogu liitkmes-
kirikute ristimisteemalisi arusaamu, et konspektiivselt Eesti olukorda
kaardistada, siis niitid on seda tehtud armulauateemaliste olukorra kaar-
distamisega.

Kiesoleva kogumiku koostamist alustas komisjon aprillis aastal 2012.

Vorreldes ristimistemaatikaga osutus armulauatemaatika oodatavalt
palju keerukamaks, sest juba Kirikute Noukogu liitkmeskirikute ekkle-
sioloogilised arusaamad ja praktikad on ajaloolistest pohjustest tingituna
oluliselt erinevad. Nii ka arusaam armulauast ja selle toimetamise praktika
on erinevates konfessioonides tisna erinev.

Komisjoni esmaseks eesmirgika oli koostada ja kirjastada materjal,
mis annaks asjasthuvitatutele, eelkdige litkmeskirikute vaimulikele, tile-
vaate sellest, kuidas erinevad konfessioonid Eestis armulauda moistavad
ja kuidas nad seda olulist vaimulikku talitust toimetavad. Uhtlasi soovis
komisjon, et armulauateemaline arutelu aitaks kaasa suuremale tiksteise-
mobistmisele Eesti erinevate teoloogiliste ja liturgiliste traditsioonidega
kirikute vahel.

Et paremini m&ista armulaua anni tiit 6nnistust, oldi valmis iiksteist
kuulama ja tiksteiselt 6ppima. Kuigi osade kirikute vahel ei ole armu-
lauaosadust ja/vdi armulaua méistmine on kirikutes erinev, on aruteluga
kaasnev suurem iiksteisemdistmine viirtuslik tulemus. Uksteisemist-

mist edendab ldhedane kontakt, tihiselt arutatud teemad ning tiksteisele



edastatud informatsioon. Komisjon ei sea kidesoleva arutelu eesmirgiks
armulaua vastastikuse tunnustamise iihisavalduse koostamist. Kiill on aga
armulauteemaline arutelu Komisjoni jaoks iiks vbimalusi edendada N&u-
kogu kaudu Kristuse tihist kuulutamist ja tunnistamist.

Kuigi armulauaosadus pole Eesti Kirikute Noukogu teoloogiakomisjoni
liikmeskirikute jaoks mitte esmalt nihtava kristliku Gihtsuse vahend, ka toi-
mub omavaheline armulauaosadus enamiku liikmeskirikute puhul piiratult
voi puudub sootuks, siiski on dialoog armulaua moistmisest ja praktikatest
vdimalik ja vajalik. Olemas on piisavalt sarnaseid voi samaseid seisukohti
ja arusaamasid nii teoloogiliselt kui spiritualiteedis, mis selle dialoogi jdt-
kamist toetavad.

Selle iiks pohjusi on 6petusliku ithtsuse puudumine mitmetes armulauda
puutuvates kiisimustes, aga ka armulauamoistmisega tihedalt seotud teistes
opetuslikes, esmalt eklesioloogilistes kiisimustes.

Kiill aga on dialoog armulaua moistmisest ja praktikatest voimalik ja
vajalik. Olemas on piisavalt sarnaseid voi samaseid seisukohti ja arusaamasid
nii teoloogiliselt kui spiritualiteedis, mis selle dialoogi jatkamist toetavad.

Kogumiku koostajaks on Eesti Kirikute Noukogu teoloogiakomisjon, mis
tihendab, et kogumiku iilesehitus ja k&ik tekstid on ldbinud komisjoni aru-
telu. Peatiikkide 1 ja 3 tekstid koostas komisjonile redigeerimiseks toimetaja
Tauno Teder. Peatiiki 2 tekst koosneb Kirikute Noukogu litkmeskirikute
poolt esitatud tekstidest, mille sdnastuses jdi viimane sona vastava teksti
esitanud litkmeskiriku esindajale. Kogumiku 16pus olevas sonastikus Tartu
Ulokooli usuteaduskonna lahkel loal véetud aluseks kogumikus Liturgika.
Koostanud Kaido Soom. Tartu Ulikooli Kirjastus, 2015, olev sdnastik, mida
on kogumiku tarvis vajalikul médral kohendatud ja tdiendatud.

Ma tidnan siidamest koiki, kes armulauateemalisse arutellu ja kdesoleva
kogumiku koostamisse on oma panuse andnud. Eelkdige kuuluvad nende
hulka Eesti Kirikute Noukogu teoloogiakomisjoni praegused ja endied liik-
med Spetaja dr Thomas-Andreas Poder (EELK), praost Peeter Kaldur (EELK),
pastor Priit Tamm (EMK), preester dr Vello Salo (RKK), preester lic. theol.
Ain Peetrus Leetma (RKK), preester dr Pedro Cervio (RKK), iilempreester



Mattias Palli (EAOK), praost Meelis Maikalu (EKNK), pastor Ergo Naab
(AKEL), pr Mervi Kalmus (AKEL), komisjoni juhataja dr Eerik Joks,
komisjoni toimetaja dpetaja Tauno Teder (EKN), tditevsekretdr pastor
Ruudi Leinus (EKN). Tanusonad kuuluvad ka Eesti Kirikute Noukogule,
kes on teoloogiakomisjoni voimalikuks teinud ja andnud vilja kdesoleva

triikise.






1. Armulaud ajaloos ja oikumeenilises
lilkumises

1.1. Eesti Kirikute Noukogu teoloogiakomisjoni armulauateemalise
arutelu platvorm

1. Peale ristimisteemalise arutelu jdudmist kokkuvGtva triikiseni 2011.
aasta 16pus, on Eesti Kirikute Noukogu (Noukogu) teinud Eesti Kirikute
No6ukogu teoloogiakomisjonile (Komisjon) tilesandeks kiivitada armu-
lauateemaline arutelu. Komisjon tegi selle toga algust 16.04.2012 Tartus.

2. Komisjon votab armulauateemalise arutelu lidbiviimisel eeskujuks
vasttoimunud ristimisteemalise arutelu — armulauateemaline arutelu
viiakse l4bi samas vaimus, valdavalt samale metodoloogiale pShinedes
ja selle kogemusi arvestades.

3. Komisjon on teadlik, et mitte koikides liitkmeskirikutes ei kasutata
Piitha Ohtusé6maaja kohta méistet ,,armulaud”. Platvormi tekstis ja
edaspidises arutelus kasutatav moiste ,,armulaud” on laiapohjaline. See
hélmab endasse kdikide liitkmeskirikute piihasid toiminguid, mis on vii-
dud lzbi Pitha Ohtus66maaja kavatsusega. Vastavasisuline pikem seletus
antakse koostatava triikise esimeses peatiikis (vt punkt 7).

4. Komisjon on teadlik, et Noukogus on litkmeskirikuid, kes on
seotud rahvusvaheliste kahe- ja/v6i mitmepoolsete piitidluste ning
kokkulepetega, mis puudutavad armulauatemaatikat. Komisjon tut-
vub arutelu raames liikmeskirikute soovitusel vastavasisuliste oluliste
rahvusvaheliste seisukohtade ja probleemiasetustega ning arvestab
nendega oma t0s.

5. Armulauateemalise aruteluga taotleb Komisjon suuremat tiksteise-

mbistmist Eesti erinevate teoloogiliste ja liturgiliste traditsioonidega

11



kirikute vahel. Et paremini mdista armulaua anni tdit nnistust, ollakse
valmis tiksteist kuulama ja {iksteiselt ppima. Kuigi osade kirikute vahel
ei ole armulauaosadust ja/v6i armulaua mdistmine on kirikutes eriney,
on aruteluga kaasnev suurem iiksteisemdistmine viirtuslik tulemus. Uks-
teisemoistmist edendab ldhedane kontakt, tihiselt arutatud teemad ning
iiksteisele edastatud informatsioon. Komisjon ei sea kdesoleva arutelu ees-
mirgiks armulaua vastastikuse tunnustamise tihisavalduse koostamist. Kiill
on aga armulauteemaline arutelu Komisjoni jaoks tiks voimalusi edendada
Noukogu kaudu Kristuse {ihist kuulutamist ja tunnistamist.

6. Komisjon soovib to6tada pShimottel, et igale litkmeskirikule luuakse
vbimalus esitleda oma eripdra nithésti armulaua teoloogias kui ka praktikas.
Komisjon soovib ka edaspidi voimaluse korral kutsuda kaasa t66tama teo-
looge ja teisi erialaspetsialiste viljastpoolt Komisjoni. Armulauateemalise
arutelu eesmirgiks ei seata kogu teoloogilise materjali stistemaatilist labi-
tootamist, vaid asjakohaste kommentaaride esitamist Eestimaa kontekstis.

7. Armulauateemalise arutelu 16pptulemusena nihakse triikist, mis koos-
neb: (1) sissejuhatavast artiklist, mis sisaldab (a) armulauatemaatika vaatlust
oikumeenilisest vaatepunktist, (b) lithitilevaadet oikumeeniliste armulaua-
teemaliste arutelude ajaloost ja (c) Eestis ning kogu maailmas esinevatest
armulauateemalistest suundumustest; (2) lilkmeskirikute antud vastustest
samalaadsetele kiisimustele, mis esitati ristimisteemalises triikises, mille
kaudu kaardistatakse liikmeskirikute arusaamad armulaua osas. (3) Triikisele
voib veel lisanduda kolmas peatiikk, mis koosneb erinevate litkmeskirikute
liikmete armulauateemaliste kogemusjutustuste pohjal kirjutatud artiklist.
Nimetatud peatiiki vajadus ja otstarbekus otsustatakse peale kogemus-
jutustuste kogumist ja nende esmast analiiiisi.

Platvorm kinnitati Eesti Kirikute Noukogu korralisel téokoosolekul 20.09.2012
1.2. Armulaud — ithendavast lahutavaks

Armulaud on eesti keeleruumile eripdrane termin, mida antud arutelus on

kasutatud terminus technicus’ena antud teksti ildosades (peatiikkides 1 ja

12



3), ka seal, kus erinevad Eesti Kirikute Noukogu (EKN) lifkmeskirikud
kasutavad voi eelistavad erinevaid moisteid Issanda s66maaja kohta.
Erinevad mdisted viljendavad iihe ja sama stindmuse rikkust ja erinevaid
aspekte ning siinkohal ei piitita moisteid unifitseerida ja litkmeskirikud
kasutavad omanimetusi endi seletustes (peatiikis 2).

Sama puudutab suure ja viikese algustihe kasutamist olulisemate
moistete puhul, mis on jdetud lilkmeskirikute seletuste osas nende poolt

eelistatud kujule.

Armulauadpetuse tihised allikad erinevate kirikute jaoks, kes osalevad
EKN-is, on Piibli tekstides, eriti Uue Testamendi ajas.

Vanatestamentlikuks prototiitibiks, mis méairatleb vihemalt osaliselt
armulaua sisu ja vormi, on paasaséomaaeg, mida lepingu rahvas peab
Egiptuse orjapolvest piddsemise meenutuseks (2Ms 12:1-14). Lisaks on
Vanas Testamendis so0maaeg tildiselt ldhedase osaduse, tdotuste voi
lepingu siimboliks Jumala ja inimeste vahel (nt 1Ms 18:1-15; 31:43-54;
5Ms 16:1-17; 26:1-15) ning ka eshatoloogiliseks siimboliks (nt Js 25:6-9).

Just paasasbOmaajal seab meie Issand Jeesus Kristus uue lepingu osa-
duse sb0maaja. Issanda sdomaaja seadmisest saame lugeda jargmisi Uue
Testamendi evangeeliumitekste: Mt 26:26-29; Mk 14:22-25; Lk 22:17-20.
Kuigi Johannese evangeeliumis puudub otsene esimese dhtuséomaaja
kirjeldus, on paljud teoloogid ja osade kirikute traditsioon ndinud seda
sisalduvana perikoobis Jh 6:53-58. Apostel Pauluse kirjades on armulaua
kohta ehk konstitutiivseimaks tekstiks 1Kr 11:23-26.

Uue Testamendi kaasaegsete paralleelide v6i allikatena on olulised
ka igasugune iithine s66maaeg juutluses, Jeesuse soomaajad jlingritega

ning armastuss6omaaeg varases kristluses.

Selle somaaja kohta, mida kristlaskond algusest piihitsema hakkab,
on kasutatud erinevaid termineid. Need mdisted toovad esile erinevaid
aspekte, mida iiks ja sama s66maaeg rikkalikult sisaldab. Terminite rikkus

armulaua kohta on juba Uue Testamendi périsosa.

13



Issanda s60maaeg (nt Lk 22:20; 1Kr 11:20,25) koneleb meile sellest, et
antud osadus on seatud Jeesuse enese poolt ja sisaldab Tema ligiolu laua-
isandana.

Leivamurdmine (Ap 2:46; 20:7,11) toob esile {ihise jagatud leiva ja paljude
osasaamise sest leivast.

Ohtus66maaeg meenutab Jeesuse poolt sé6maaja seadmise aega. Hilise-
mad eksegeedid ja kirikuloolased pole kiill enam piris iihel meelel, millal
tipselt varane kristlus armulauda piihitses. Igal juhul saab juba varakult just
Issanda pdev (kyriake) peamiseks armulauakogunemise ajaks kristlaskonnas.

Tanamine ehk euharistia (nt Mt 26:27; 1Kr 11:24) muutub varakult tild-
levinud terminiks armulaua ja kogu jumalateenistuse iseloomustamisel.

Issanda korraldus (1Kr 11:24,25) Tema kannatamise milestamiseks/
meenutamiseks (anamnesis) toob vilja Kristuse ainukordse ohvri ja kor-
ratava somaaja vahelise suhte iseloomu. Jumala ajalooliste paddstetegude
meenutamine teeb need teod ligiolevaks Vaimus. Jeesus Kristus on selles

s6Omaajas ligi oma kannatuse ja surma ning iilestdusmise lunastavas vies.

Juba vanakiriklikul perioodil kujuneb lisaks vilja mitmeid m&isteid armu-
laua kohta.

Sakrament toob esile armulaua kui ptthendumise vdi ohverduse Issandale.
Antud mbiste, mis algselt tdhendas ladinakeelses ruumis vandetotust, on
rohkem kasutusel lddne kristlaskonnas.

Salasus (mysterion) viitab Issanda salapirasele ligiolule s6dmaajas, mis
meidki kaasa haarab ja muudab. Mbiste on enam kasutusel idakristluses.

Missa kui lddnekristlik sona (Ite, missa est, vrd dimissio, missio) tdahistab
kogu armulauda sisaldavat jumalateenistust.

Jumalik liturgia paralleelterminina idakirikutes niitab, et jumalateenistu-
ses, sh armulauas, toimub mélemapoolne t56. Meie anname endid Jumalale,
sest Tema on end Kristuses meile andnud.

Kindlasti on oluline ndha armulauda ka kui pitha(de) ithendust v6i osadust.

14



Juba kaugemas kirikuloos touseb esile dispuute armulaua olemusest, mis
enim keskenduvad Kristuse ligiolemise viisile ses sé6maajas. Niitena
voib lddnekirikust tuua Radbertuse ja Ratramnuse dispuudi 9. sajandil,
mida omal moel v6ib niha reformatsiooniaegsete dispuutide eelkdijana.
Ratramnuse arvates on armulaua elementides Kristuse ihu ja veri vaid
siimboolselt, mitte ihuna, mis on siindinud neitsi Maarjast. Radbertuse
meelest on aga ihu, mis stindis Maarjast, armulauas kohal nii simboolselt
kui ka reaalselt. Tolleaegne Ohtumaa kirik eelistas Radbertuse realist-
likku lahendust.

Hilisemasse (10.—11. saj) aega jddb ka ida- ja lddnekiriku erinevatest
praktikatest tdusnud vastuolu armulaual kasutatava leiva osas. Idas tarvi-
tati selleks hapendatud (juuretisega taignast) ja lidnes (jdrjest kasvavalt)
hapnemata leiba.

Just 16. sajandi reformatsiooni(des) joonistuvad vilja erisused lddne
kristlaskonna eri harude vahel ja neid harusid tekitavana. Need erisused
eksisteerivad ka EKN liikmeskirikute vahel tinini.

Erinevaid reformatsiooni harusid tihendab kriitika Rooma kiriku
transsubstantsiatsiooni ja missaohvri dpetuse vastu. Seetdttu hiilja-
takse reformaatorite poolt keskaja viltel 16plikult fikseeritud lddnekiriku
armulauadpetus (eri puhkudel osaliselt voi tervikuna) ning uuendatakse
jumalateenistuse kui armulaua toimumiskoha korda.

Samas pole reformaatorid ithel meelel Kristuse reaalpresentsi viisi

osas ja see kujuneb omakorda lahutavaks tiilikiisimuseks.

Reformatsioonilitkumiste protestist roomakatoliku petuse vastu tdusnud
praktikates voime niha erinevaid laade, mis kehtivad tinini. Liturgiline
praktika iseloomustab reeglina paljus ka armulaua m&istmist.

Voime radkida luterlikust, zwingliaanlikust ja kalvinistlikust laadist,
mis puudutavad ka armulaua piihitsemise regulaarsust.

Kui luterluses peeti reformatsiooni aegu armulauda ideaalis igal
pthapieval (hilisemad praktikad varieerusid), réhutades S6na kuuluta-

mise ja sakramendi jagamise olemuslikku kokkukuuluvust, siis Ziirichi

15



reformaatorid (Zwingli jt) tegid seda neli korda aastas ja Genfi reformaator
Calvin korra kuus.

Luterlased m&istsid Kristuse ligiolu seotuna nii andidega kui nende vastu-
votmisega (kuigi astusid transsubstantsiatsiooniGpetuse vastu), teised mandri-
Euroopa reformatsiooni harud nidgid ande pigem viitavana lunastusele ja

Kristuse ohvrit vaimulikul viisil kohal olevana.

Armulaua kui ohvri motestamine on 16. sajandi ja jirgneva 6htumaise
kirikuloo tiheks proovikiviks. Meie kontekstis tuntuim on ehk luterlaste ja
katoliiklaste dispuut armulaua mdotestamisest ohvrina. Luterlased oponeeri-
vad tollasele missaohvri arusaamale, kahtlustades roomakatoliku dpetuses
jdlgi Kristuse ainukordse lunastusohvri kordamisest igal missal armulaua
ptihitsemises. Samas aga (usutunnistuskirjadest) Augsburgi usutunnistuse
apoloogia m66nab armulauda ja kogu jumalateenistust tinuohvrina, milles
ohverdus tuleb esile tidnus ja palves. Apoloogias laenatakse selleks tsitaadina
ka ,,veretu ohvri” palvet Johannes Kuldsuu liturgiast: ,Ka Kreeka kaanon
radgib palju ohvriannist, aga ta nditab avalikult, et kone all ei ole Issanda
ihu ja veri, vaid kogu jumalateenistus, palved ja tdinamised. Sest seal Gel-
dakse jargmist: ,....ja tee meid kolblikuks tooma Sulle palveid, palumisi ning
vereta ohvreid koige Su rahva eest.” ...Palveid nimetatakse aga veretuteks

ohvriteks” (Augsburgi usutunnistuse apoloogia 24).

Siinkohal tuleb kindlasti mainida, et ortodoksi kirikud jt idakirikud polnud
ohtumaistes dispuutides kaasas, mistottu oikumeenilise dialoogi ajastul
nbuab armulauaalane arutelu nendega monevorra teistsuguseid vorme ja

terminoloogiat kui lddnekristluses tavaks.

1.3. Armulaud — lahutavast iihendavaks?
Alates kaasaegse oikumeenilise liitkumise algusest 20. sajandi hakul on erine-
vate oikumeeniliste dpetusalaste, nii mitme- kui kahepoolsete (ehk multi- ja

bilateraalsete) dialoogide puhul ndhtud eesmirgina a) kirikute nahtava iiht-

16



suse taastamist vOi b) iiksteise seisukohtade ldhemat tundmad&ppimist.
Siinkohal tuleb ka mirkida, et osade dialoogide puhul on eelistatud m&iste
,dialoog” asemel kasutada mdistet ,,arutelu”. Seda on teoloogide komis-
jonid pohjendanud oma volituste piiratusega, kuna nad alles esitavad
oma t66 tulemused oma kirikute vastutavatele organitele kasutamiseks.
Niiteks siinkohal on Eesti Kirikute Noukogu teoloogiakomisjoni arutelu
ristimisest 2008—2010.

Siiski voib Gelda, et molemat tiilipi 6petusdialoogide /arutelude puhul
on armulaua/Issanda s60maaja/euharistia teema olnud olulisel, kui
mitte kesksel kohal. Uhel v6i teisel moel on viga erinevad kristlikud
kirikud ndinud armulauda seisvat jumalateenistusliku ja kogu kristliku
elu keskmes.

Niidetena dialoogidest ja nende tulemustest kasutatakse kaht multi-
lateraalset ja kaht bilateraalset ndidet.

Multilateraalsed niited:
1) Kirikute Maailmandukogu (KMN) raames peetud ja nn Lima dokumen-
diga ,,Ristimine, armulaud ja vaimulik amet” (1982) pdddinud dialoog; 2)

Euroopa protestantlike kirikute Leuenbergi konkordia (1973).

Bilateraalsed niited:

1) Ortodoksi kirikute ja Luterliku Maailmaliidu (LML) tihiskomisjoni
dialoog 2000-2006; 2) Eesti Apostlik-Oigeusu Kiriku (EAOK) ja Eesti
Evangeelse Luterliku Kiriku (EELK) iithisavaldus , Euharistia ja jumala-
teenistus” (2013).

Tuleb mainida, et oma autoritatiivsuselt, tulemilt ja meetodilt on tegemist
tisna erinevate dialoogidega.

Lima dialoog haaras endasse esindajaid ja tagasiside andjaid pea kogu
kristlaskonna spektrist. Lima dokument ei piirgi aga looma kohest kiriku-
osadust, vaid piitiab pigem vilja selgitada kogu kristlaskonna {ihisosa
edasise dialoogiteekonna jiatkamiseks.

17



Leuenbergi konkordia sdtestab {isna laialdase kirikuosaduse po&hiliselt
luterlike ja reformeeritud kirikute vahel. Kuna ses dialoogis osalesid algusest
peale ka valdeslaste ja hussiitide esindajad ning hiljem liitusid ithinenud
metodistid, saab seda samas pidada multilateraalseks.

Ortodoksi-LML (ka EAOK-EELK) dialoog jitkub kaasajalgi. Arutelu
teemadena vahelduvad pohiméttelisemad opetuskiisimused ning sotsiaal-
eetilised ja praktilist koguduseelu ja vaimulikku teenimist puudutavad tee-
mad.

Mbolemad multilateraalsed tekstid (Lima ja Leuenbergi) on eesti keeles
publitseeritud raamatus ,, Documenta Oecumenica. Kirik, ithiskond, misjon”,
EELK Usuteaduse Instituut (EKN toel), Tallinn, 2006. Antud eestikeelsete
tolgete alusel on need ka tsiteeritud.

1.3.1. Lima dokument
Tekst on nime saanud Peruu pealinn Lima jédrgi, kus 1982. aasta jaanuaris
kiidab KMN Usu ja kirikukorra komisjon heaks pikaajalise dialoogi 16pp-
teksti pealkirjaga ,,Ristimine, armulaud ja vaimulik amet” (Baptism, Euc-
harist and Ministry). Lima dokumendi enda eessona jdrgi on see pealkirja
kohaselt kolmest temaatilisest pohipeatiikist koosnev tekst pea ,,50-aastase
uurimisprotsessi vili, mis ulatub tagasi esimese usu ja kirikukorra konve-
rentsini Lausanne’is aastal 1927. Materjal on ldbi arutatud ja tile vaadatud
Usu ja kirikukorra komisjoni poolt Accras (1974), Bangalore’is (1978) ja
Limas (1982). Komisjoni plenaaristungite vahel to6tas ristimise, armulaua
ja jumalateenistuse juhtiv riithm visandite kallal edasi, eriti pdrast 1979.
aasta septembrit, vend Max Thuriani juhtimisel Taize kogukonnast”. Lisaks
komisjonitdole leidsid vahekokkuvotted ka agarat tagasisidet enam kui 100
kirikult kogu maailmast (k.a Rooma-Katoliku Kirik, kes pole KMN tiisliige,
kuid agar osaleja siiski). Korraldati veelgi tdiiendavaid ndupidamisi ja viimaks,
vastuvOtmise jdrel Limas saadeti see kirikutele tagasiside ja kommentaaride
saamiseks.

Mida siis Lima dokument iitleb enese olevat? Tsiteerin taas eessona: ,,See

Lima tekst esindab markimisviirset teoloogilist sarnasust, mida Usu ja kiri-

18



kukorra komisjon on #ra tundnud ja formuleerinud. Need, kes teavad,
kui suuresti kirikud erinesid 6petuse ning ristimise, armulaua ja vaimu-
liku ameti praktika osas, vddrtustavad kokkuleppe suurt miéra, mis on
siin registreeritud. Pea koik konfessionaalsed traditsioonid kuuluvad
komisjoni liikmeskonda”.

Aastatel 1982-1989 andsid Lima tekstile ametliku vastuse 186 kiri-
kut ja oikumeenilist tthendust (tdisvastused on publitseeritud 6 koites).
Kokkuvote neist avaldati KMN poolt 1990. aastal (Baptism, Eucharist &
Ministry. Report on the Process and Responses. Faith and Order Paper
No 149. WCC Publications, Geneva, 1990). Niisiis voib 6elda, et tegemist
on mastaapseima oikumeenilise dialoogiprotsessiga, mis uusaja ajaloos
kulgenud. Pole ka 16ppenud: 2012. aastal on KMN saatnud kirikutele
tagasiside saamiseks eklesioloogilise dokumendi Usu ja kirikukorra
komisjonilt pealkirjaga , Kirik: tihise nigemuse suunas” (The Church:
Towards a Common Vision). Selle eelkdijaks on olnud n-6 Lima eklesio-
loogilised jirelkajad tekstides , Kiriku loomus ja eesmirk” (The Nature
and Purpose of the Church) 1998. a ning , Kiriku loomus ja likitus”
(Nature and Mission of the Church) 2005. a.

1.3.1.1. Armulauapeatiikk Lima tekstis

»Armulaud” on Lima teksti teine peatiikk. Omakorda jaguneb see kol-
meks alapeatiikiks: I Armulaua sisseseadmine; II Armulaua tihendus;
III Armulaua piihitsemine.

Jdrgnevast monede tsitaatide ja ndidete varal.

I alapeatiikk kirjeldab Jeesuse seadmissonade alusel liihidalt armulauda
esmalt kui sakramentaalselt s66maaega, todedes 16pulauses: ,,Armulaua
piihitsemine jaab kiriku jumalateenistuse keskseks toiminguks”. Inglise-
keelses algtekstis on tildiselt kasutatud ldbiva terminina sdna Eucharist,
edaspidi E, mis on erinevates kommentaarides Lima dokumendi armu-

lauapeatiiki lithendiks.

19



II ja mahukaim alapeatiikk piitiab armulaua tdhendust terviklikuna nihes
siiski kokku votta omakorda alaosades. Nendeks on: A. Armulaud kui Isa
kiitmine; B. Armulaud kui Kristuse anamnees ehk meenutamine; C. Vaimu
kutsumine; D. Armulaud kui usklike osadus ja E. Armulaud kui Jumalariigi
sbOmaaeg.

Just IT alapeatiikk on voimaliku iihisosa visandamisel kdige kesksem osa
Lima dokumendi armulauapeatiikist. ,Armulaud on ennekdike anni sakra-
ment, mille Jumal kingib meile Kristuses Pitha Vaimu viel. Iga kristlane
votab selle lunastuse anni vastu Kristuse ihu ja vere osaduse kaudu” — nii
todeb Lima teksti E.2. See lause annab teatud tonaalsuse koigele jargne-
vale — piitidena kokku s6lmida erinevate kirikute armulauadpetusi kdrvuti

asetamisi, siiski mitte sulatamisi.

A. Armulaud kui Isa kiitmine
Armulauda (nii S6na kui sakramenti hdlmavana) nidhakse siin suure tinu-
ohvrina, , mille kaudu kirik ridgib kogu loodu nimel ... Kristus ithendab
usklikud endaga ja liidab nende palved omaenda eestkostega, nii et usklikud
muudetakse ja nende palved voetakse vastu ... Nonda tdhistab armulaud
seda, milleks maailm peab saama ...” (E.4).

Kriitikud kirikute vastustes t6id siinkohal esile liiga suurt rohuasetust
inimeste tdnuohvrile, kuigi teisalt kiideti ka armulaua universaalse iseloomu

viljatoomist.

B. Armulaud kui Kristuse anamnees ehk meenutamine

Meenutamist ei nihta siin, vaid ajaloos toimunule tagasivaatamisena. ,,Armu-
lauale kohandatuna viitab meenutamise piibellik idee Jumala t66 mojususele
nuitidisajal, mil tema rahvas piihitseb seda liturgias” (E.5). Kogu Kristuse
too ja ka tema taastuleku ootus on ses siindmuses kohal, ,,on seega nii
taasesitus kui eelootus” (E.7). , Kristuse meenutamine (anamnees) on iga-
suguse kristliku palve alus ja allikas” (E.9), andes meile seeldbi voimaluse ka
eneseohverduseks igapdevaelus. Kristuse anamneesi ndhakse nii jutlustatud

sonas kui sb6maajas, jumalateenistuse tervikus teineteist tugevdavana (E.12).

20



E.13 rohutab Kristuse enda sénu ja toiminguid armulaua seadmisel
keskmena. Lisatakse ka, et ,,ehkki Kristuse tdeline kohalolu armulauas
ei soltu tiksikisiku usust, on koik siiski thel meelel, Kristuse ihu ja vere

mirkamiseks on noutav usk” (E.13).

C. Vaimu kutsumine (epiklees)
Lima komisjon toonitab Pitha Vaimu t66 tihtsust armulauas, mida vil-
jendab epikleesipalve: ,,Vaim teeb ristilo6dud ja iilestdusnud Kristuse
toeliselt kohalolevaks meile armulaua s66maajas, tdites seadmissonade
tootust” (E.14) ja ,,Kristuse elava sdna joul ja Pitha Vaimu viel muutuvad
leib ja vein Kristuse ihu ja vere sakramentaalseteks mirkideks” (E.15).
Siinjuures kiidavad ortodoksi kirikute vastused tekstile epikleeti-
lise poole esiletoomist, kuid erinevad protestandid ka kritiseerivad, et
Kristuse enda seadmissonade méairav iseloom voib ses sdnastuses jidda

tagaplaanile.

D. Armulaud kui usklike osadus
»Armulaua osadus Kristusega, kes toidab kiriku elu, on iihtaegu osa-
dus Kristuse ihus, mis on kirik” (E.19), rdhutab Lima tekst ja toonitab
kohaliku koguduse armulauda seotuna kogu kirikuga ning ristimise ja
armulaua seost.

Ses alapeatiikis tuletatakse veel kord meelde armulaua seotust koigi
kristliku elu aspektide ja eetiliste ning solidaarsusendudest tulenevate
viljakutsetega. Viimane tostatas kriitikute hulgas kiisimuse antud para-

grahvi liigsest politiseeritusest ja unelmast maapealse Jumalariigi jarele.

E. Armulaud kui Jumalariigi s66maaeg

Selles paragrahvis tuuakse esile armulaua eshatoloogilist iseloomu:
»Armulaud avab silmad jumaliku valitsuse ndgemiseks, mis on tdotatud
loodule viimse uuendamisena ja on selle eelmaik” (E.22). Samas tunnis-
tatakse armulaua suurt tdhtsust misjoniks ja missiooniks: ,,Armulaua

ptihitsemine ise on niide kiriku osalemisest Jumala ldkitusel maailma. See

21



osalemine saab igapdevase viljendusvormi rédmusénumi kuulutamises, ligi-
mese teenimises ja ustavas viibimises maailmas” (E.25). Siit ka oikumeeniline
viljakutse: ,,Seni kui kristlased ei saa tdielikus osaduses koguneda tihe laua
iimber, et siilia ithtsama leiba ja juua iihest karikast, on nende misjonaarne

tunnistus nérgestatud nii individuaalsel kui korporatiivsel tasandil” (E.26).

Armulauapeatiiki III alapeatiikk Lima dokumendis kdneleb armulaua piihit-
semisest, sisaldades mitut olulist momenti. Paragrahvis 27 tuuakse vilja
rida pohielemente, millest armulaualiturgia koosnenud on vdi koosneb ja
paragrahvis 28 kutsutakse kirikuid iiles ,,oma liturgiaid iile vaatama armu-
laua kokkuleppe valguses, mis praegu on teoks saamas”. Viimane on ka ehk
koige pretensioonikam tileskutse Lima dokumendi armulauapeatiikis tildse.

Lisaks julgustatakse paragrahvis 31 armulauda pidama igal ptihapdeval
kui Kristuse tilestdusmise pdeval ja kristlastel armulauda sagedasti vastu
votma. Ses punktis viljendatu leidis muuhulgas viga innustunud vastuvottu
mitmete dokumendile tagasisidet andnud reformeeritud ja vabakirikute

kommentaarides.

Kokkuvotteks voib 6elda, et Lima dokumendi armulauapeatiikk on paljus
aidanud kaasa hilisematele kahepoolsetele dialoogidele (nt Porvoo kiriku-
osaduseni viinu) ja tdidab seetdttu teksti 16pus autorite viljendatud soovi ja
palvet: ,Paranenud vastastikune moistmine, mida viljendab kiesolev aval-
dus, voib lubada monedel kirikutel saavutada suuremal miiral omavahelist
armulauaosadust ja tuua nii ldhemale pdeva, mil Kristuse 16henenud rahvas
ithineb taas nihtaval kujul Issanda laua iimber” (E.33).

Kriitikana vidljendasid kirikud aga oodatult ja esmalt erinevaid positsioone
seoses Kristuse kohaloleku viisi ja armulaua kui ohvri méistmisega, millised
polnud koigi osapoolte jaoks ja seisukohalt piisaval moel vilja toodud ja
sealkohal kritiseeriti ehk enim teksti (vdidetavalt) liigse kompromissipiitid-
likkuse vastu.

22



1.3.2. Leuenbergi konkordia

16.03.1973 kirjutas rida Euroopa luterlike, reformeeritud ja uniooni
(luterlaste-reformeeritute ithendatud) kirikute esindajaid Leuenber-
gis Sveitsis alla ,,Euroopa reformatoorsete kirikute konkordiale” (nn
Leuenbergi konkordia, LK). Sellega joudis 16pule Euroopa tasandil labi
viidud ja aastakiimneid vildanud teoloogiliste Spetuskoneluste protsess,
mille tiheks innustajaks oli Kirikute Maailmandukogu usu ja kirikukorra
komisjon ning osalejateks ka luterlike ja reformeeritud kirikute {ileilmsed
konfessionaalsed osadused. Konkordiaga néustunud kirikud on sellega
»esitanud nendevahelise kirikuosaduse teoloogilised alused seotuses
kohustavate usutunnistustega ja silmas pidades igatihe traditsioone,
ning on lubanud vastastikust osadust sGnas ja sakramendis. See sisaldab
endas kantsli- ja armulauaosadust ning ordinatsiooni vastastikust tun-

nustamist” (LK eessona).

2003. aastast Evangeelsete Kirikute Osadus Euroopas (EKOE) nime
kandva kirikuosadusega on liitunud enamike Euroopa klassikaliste usu-
puhastusega seotud kirikute kérval ka moéned kirikud, mis moistavad end
seotuna reformatsioonieelsete valdeslaste ja b66mi vendade litkumisega,
samuti rida Euroopa metodisti kirikuid. Eesti kontekstist on seeldbi
kiriku- ja armulauaosaduses EELK ja EMK. Lihtudes LK-s viljendatud
.kohustusest teenida koigi kristlike kirikute oikumeenilist osadust” (par
47), on dialoogid toimunud niiteks 6igeusklikega (Euroopa Kirikute
Konverentsi vahendusel), baptistidega (Euroopa Baptisti Féderatsiooni
kaudu) ja toimuvad praegu roomakatoliiklastega (Kristlaste Uhtsuse
Edendamise Paavstliku Noukogu vahendusel).

LKs visandatakse I osas osalevate kirikute ,,teed osadusele”. Seeji-
rel esitletakse II osas ,,iihist arusaamist evangeeliumist”, mille kohast
moistmist viljendasid ,,reformatsiooni isad” 6igeksmoistudpetuses (par
8-12), ning mida avatakse ldhemalt ithenduses evangeeliumi kuuluta-

mise, ristimise ja armulauaga (par 13-16). Selles valguses iiletatakse

23



III osas reformatsiooniajast saadik kirikuid lahutanud &petuslikud hukka-
moistmised armulaua, kristoloogia ja predestinatsiooni kiisimustes (par
17-28). Viimane, IV osa keskendub kirikuosaduse viljakuulutamisele ja
teostamisele (par 29-49).

Reformatsiooniaja dpetuslike taunimiste tdnast iiletatust sedastavas
peatiikis viljendutakse armulaua kiisimuses nénda: ,, Armulauas kingib
tilestousnud Jeesus Kristus end oma koigi eest dra antud ihus ja veres oma
tdotusesona kaudu leiva ja veiniga. Nii annab ta ennast tingimusteta koi-
gile, kes vOtavad vastu leiba ja veini; usk votab s6omaaja vastu péisteks,
uskmatus kohtuks. Osadust Jeesuse Kristusega tema ihus ja veres ei saa
me lahutada s66mise ja joomise toimingust. Huvi Kristuse kohalolu viisi
vastu armulauas, mis ei arvesta selle toiminguga, voib pohjustada armulaua
tihenduse dhmastumise. Kui kirikute vahel valitseb selles osas iiksmeel,
ei puuduta reformatsiooniaja usutunnistuste taunimised nende kirikute

Opetuste praegust kuju” (par 18-20).

LK abil kuulutati vilja kirikuosadus, mille keskmes on jumalateenistus,
kantsli- ja armulauaosadus. Uhise ,,tunnistamise ja teenimise” (par 36) korval
on kirikuosaduse teostamise ja stivendamise oluliseks viisiks ,,edasine teoloo-
giline t66”, milleks kirikud end kohustavad. Uhine arusaamine evangeeliu-
mist vajab edasist stivendamist, piihakirja tunnistuse najal libikatsumist ja
olevikustamist (vgl par 38). Nii on kirikuosaduses viidud l4bi ka spetsiaalne
opetuskonelus ,, Armulauadpetusest ja -praktikast”, mille tulemus vGeti vastu
1994. a kirikuosaduse 4. tdiskogul Viinis. Dokumendi armulauapetusele
ptihendatud osa kisitleb armulaua algset seadmist ja alust ning armulaua
tahendust, keskendudes armulaua t6otusele ja annile, vastuvotmisele ning
sellele kutsumisele. Praktikakiisimustega tegelev osa kisitleb pShikiisimusi,
liturgia pohielemente ning armulauapiihitsemise, k.a koguduse osaluse
vormidele. Lisaks sellele on armulauateemaga tthenduses oluline dpetus-
koneluste tulemus pealkirjaga ,,Jeesuse Kristuse kirik. Reformatoorne panus
kiriku tihtsuse tile toimuvasse oikumeenilisse dialoogi” ning kdimasolevad

opetuskonelused kirikuosaduse teemal.

24



LK abil Euroopas alguse saanud konfessioonidevaheline kantsli- ja
armulauaosadus leiab tidnaseks analoogsel kujul aset ka teistel kontinen-
tidel, nditeks P6hja-Ameerikas (,, Formula of Agreement”) ja Lahis-Idas

(,Amman Declaration™).

1.3.3. Ortodoksi kirikud ja Luterlik Maailmaliit

1981. aastal algab ametlik iihisdialoog ortodoksi kirikute ja Luterliku
Maailmaliidu kaudu koopereerunud kirikute vahel. See dialoog jatkub
tthiskomisjoni kaudu tdnini. Tuleb lisada, et tegemist pole ainsa ortodok-
side-luterlaste dialoogiga ja juba enne rahvusvahelist thiskomisjoni oli
alanud terve rida dialooge, milles itheks osapooleks ortodoksi patriarhaat
voi muu kohalik kirik (Konstantinoopoli, Moskva, Rumeenia, Bulgaaria,

Soome jne) ja teiseks moni luterlik kirik (Saksa, Soome, Ameerika jne).

Rahvusvahelises {ihiskomisjonis tegeletakse dialoogi esimeses faasis
1981-1993 n-0 sissejuhatavate, kuid fundamentaalsete teemadega, nagu
ilmutus, Piihakiri ja traditsioon ning oikumeeniliste kirikukogude tahen-
dus. Alates 1994. aastast liigutakse soterioloogia juurde.

Siinse iilevaate juures on pdhiliseks allikaks luterlaste-ortodokside
dialoogi hindav ettekanne (késikirjaline), mille pidas 2008. aasta juunis
Pullachis Saksamaal Euroopa Kirikute Konverentsi korraldatud konsul-
tatsioonil ortodokside ja teiste kirikute dialoogidest prof Risto Saarinen.

2000. aasta novembris Damaskuses on teemaks ,,S0na ja sakrament”.
Sellel kohtumisel piititakse visandada tthismoistmise piirjooni Kirikust
kui Kristuse ihust ja Jumala S6na ning sakramentide/salasuste suhestatu-
sest. Antud teemakdsitlusega algab ka tihiskomisjoni t66s teematsiikkel
. Kiriku musteerium”.

2002. a Oslos kdneldakse sakramentidest padstmise vahenditena. Siin
joutakse lihemalt ka armulaua teemani eraldi. Uhisavalduses kinnita-
vad mdlemad osapooled Kristuse reaalpresentsi armulauas. Ortodoksid
réhutavad ka muutumist armulauaainetes, ,ndnda, et parast Pitha Vaimu

kutsumist (epiclesis) pole seal enam ,,leib” ja ,,vein”, vaid Kristuse tdeline

25



ihu ja veri”. Uhisavalduses tddetakse, et armulaua kui ohvri teema nduab

veel selgitamist, kuigi konvergents esineb reaalpresentsi tunnustamises.
2004. aastal Duraus radgitakse kristlikust initsiatsioonist ning 2006. aasta

novembris Bratislavas joutakse tiksikasjalisemalt teemani ,,Euharistiline

ohver ja reaalpresents”.

Bratislava koosoleku iihisavalduses ,,Pitha euharistia/armulaud Kiriku elus”
(edasi B) todetakse, et Kristus on ohverdanud end ainukordse ohvrina koi-
kide eest ja euharistias on Kristus see, kes ohverdab ja on ohverdatud (B 2).
Ortodoksid rohutavad armulauda kui ohvrit selles tihenduses, et kirik toob
ohvriannina leiva ja veini, mis {ihendatakse Kristusega Pitha Vaimu t66
14bi (B 2c). Luterlased ja ortodoksid ndustuvad, et ,,armulauas saavad leib
ja vein Kristuse ihuks ja vereks, et olla vastuvéetud armulaualiste poolt.
Kuidas see toimub, ja4b stigavaks ja tGeliseks miisteeriumiks” (B 4). See on
diferentseeritud konsensus, kuna luterlased radgivad reaalpresentsist in, sub,
cum tihenduses (andides, andidega ja andide all), ortodoksid tunnistavad
andide reaalset muutumist (metabole) Kristuse ihuks ja vereks seadmissdnade
ja Pitha Vaimu tegevuse libi armulauapalves (B 4 b).

Bratislava dokument kisitleb ka armulauaandide diget kasutust (B 6) ja
toonitab vastuvotja 6ige valmistumise vajadust (B 3). Luterlasi kutsutakse
uuesti motestama oma positsioone seoses armulauaandide kisitlemisega
armulauateenistuse jirel (B 6¢). Armulauasakramenti nihakse molemalt
poolelt kui Jumala tuleva kuningriigi ootuses eelmaitsmist (B 7-8). Armulaua

suhe ordineeritud/piihitsetud ametiga néuab edasist diskussiooni.

1.3.4. EAOK ja EELK
Alates 2006. aastast toimub EAOK ja EELK vaheline dialoog, kus 2010. aastast
on oluliseks teoloogiliseks teemaks olnud ka armulaud ja jumalateenistus.
Dialoogi praegune tulemus on esitatud tihisavalduses , Euharistia ja jumala-
teenistus”, mis allkirjastati kirikupeade tasemel 24.04.2013.

Dokumendi algusosas sedastatakse jumalateenistuse keskset kohta kiri-
kute elus ning ridgitakse jumalateenistuse nimedest kummaski kirikus.

26



Paragrahv 2.1. tddeb: ,Inimesed on kutsutud olema suhtes Jumalaga ja
elama koos Temaga, teenima Teda tihes kogu looduga tinus, austuses
ja tilistuses. Nonda on inimeste kutsumuseks teenida Jumalat, tdpsemalt
— saada liturgilisteks olenditeks”. See on iihine lihtealus loomisopetu-
sest, millelt jumalateenistuslikku elu ja armulauda kisitletakse. Veelgi
olulisemana v6ib nidha kristoloogilist ja trinitaarset moodet: ,,Kiriku
jumalateenistusliku elu aluseks on Jeesus Kristus. Temas ilmutas Jumal
Isa Pitha Vaimu kaudu kéige pohjapanevama koéigist inimelu suhetest,
osaduse Jumalaga, mis on {ihtlasi kbige otsustavam inimelu olemuse
jaoks ... Jumalateenistus, milleks inimesed on loodupiraselt kutsutud,
rajaneb sellel, et Jumal Isa, Poeg ja Pitha Vaim on end ilmutanud inimkon-
nale. Niisiis, jumalateenistus voi jumalik liturgia on Jumala armu and ja
samaaegselt Tema rahva olemine Tema tegude teenistuses” (par 2.3, 3).

Alates par. 5.1. tullakse jumalateenistuselu terviku keskme, armu-
lauajumalateenistuse juurde. ,,Euharistiasse (eesti k ,,tdnuiitlemine”) ehk
armulauateenistusesse on koondunud Kiriku jumalateenistuslik elu kogu
oma mitmekesisuses. Eestis on sdna ,armulaud” tavaline nii luterlaste
kui ka 6igeusklike kdnepruugis. Me réhutame iiheskoos, et armulaud
rajaneb Kristuse seadmissdnadel”. Mainimist vadrib eelpool kisitletud
LML ja ortodoksi kirikute dialoog: ,,EELK ja EAOK dialoogikomisjon
juhib heakskiitvalt tdhelepanu rahvusvahelise luterlaste ja digeusklike
thiskomisjoni ithisavaldusele ,,Pitha euharistia Kiriku elus” (2006), mis
tegeleb nende kiisimustega tiksikasjalikumalt” (par 5.2.) Markimist védrib
ka, et ,EELK ja EAOK esindajad on erinevatel aegadel osalenud selle
rahvusvahelise, 1981. aastal loodud iihiskomisjoni t66s”.

Kesksed viited toovad vilja armulaua olemust Kristuse osaduse ja Pitha
Vaimu annina: ,,Euharistia ehk armulaud on Kristuse rajatud s6omaaeg
—Tema ihu ja vere osadus, kus on vastavalt oma sonale voorustajaks Kris-
tus ise ... Kristuse kohalolu armulaual, nagu ka usus sellest osasaamine,
toimub Piiha Vaimu piihitseva tegutsemise kaudu” (5.3.), ,Armulaud on
koige ldhedasem ja tdielikum osadus Kristusega ning osasaamine Tema

ohvrisurma ja iilestdusmise 6ndsakstegevast viljast” (5.4.).

27



Armulaua and on pattude andeksandmine, osadus Jumalaga ja igavene
elu (5.4.), seega ka eshatoloogiline eelmaitsmine: ,,Nii saab euharistilises
osaduses kogetavaks uuendatud eshatoloogiline inimkond (vrd 2Kr 5:17),
Jumala riik. Armulaud on eelmaitse tdotatud igavesest ondsast elust, Kristuse
tulevasest valitsemisest aus ning pédsteloo 16pulejoudmisest ja tditumisest,
mida Kirik ootab ja loodab” (5.5.).

Armulaual osalemine ei lase meil selles maailmas neutraalseteks kor-
valtvaatajateks jadda: , Niisiis, osaduse tottu Kristusega jumalateenistusel,
isedranis euharistial, ei tohi kristlaste tihtsus piirduda iiksnes omavahelise
solidaarsuse iilesnditamisega, vaid peab viima solidaarsuseni teiste inimeste
ja kogu looduga™ (6.1.).

Armulauaga jumalateenistus, mis on ,kogu kristliku elu ja eetose lite”
(6.2.), avaldab méju ka laiemale ithiskonnale tunnistusena, kuna ,,jumala-
teenistusel vdljendub veendumus, et Jumala armastus on suunatud koigile
inimestele. Nii ajendavad Eestiski igal nddalal toimuvad sajad jumalateenis-
tused viljelema armastuse, lepituse ja dialoogi kultuuri”.

Kuigi antud tihisavaldusega ei ole jdutud omavahelise armulauaosaduseni,
on Kristuse Kiriku nihtav tihtsus siiski silmas peetud kui kaugem eesmark:
,Ka EAOK ja EELK kénelused on samm {iksteisem&istmise teel, lootusega

koguneda kord thiselt Issanda laua {imber”.

Bratislava tthisdokument ja tihisavaldus ,,Euharistia ja jumalateenistus”
vbiksid olla iiheks niiteks sellest, et klassikaline kahepoolne 6petusdialoog
saavutab tisna mo6dukaid tulemusi ja kiireid labimurdeid teoloogilises stivitsi
minevas dialoogis ei saavutata. Kuid samas toimib teatud tihine teekond,
mis aitab samm-sammult iiksteist mdista ja sGnastada seejirel ka iihisosa —

Jumala nime auks ja meie Gnnistuseks.

28



2. Liikmeskirikute seisukohad

2.1. Eesti Evangeelne Luterlik Kirik

2.1.1. Miks kirik armulauda seab?

Armulaua seadmise aluseks luterlikus traditsioonis on Issanda Jeesuse
Kristuse korraldus teha seda tema milestuseks/ meenutuseks (nt Lk
22:19-20; 1Kr 11:24-26). Martin Luther sedastab: , Koik selle me rajame
sonadele, millega Kristus ise selle sakramendi on seadnud ja mida peab
teadma igaiiks, kes tahab olla kristlane ja sakramendist osa saada” (Suur
katekismus V). Armulauas on esil nii meenutav/olevikustav kui ka eska-
toloogiline aspekt. Augustiinliku teoloogia vaimus on iitheks luterluse
r6huasetuseks ka sakramendi kui nihtava S6na méistmine: ,,Nimelt on
siingi koige olulisemaks osaks ... Jumala S6na, tema korraldus ja kask”
(Suur katekismus V).

2.1.2. Kuidas moistetakse Kristuse ligiolu armulauas?

Luterlik traditsioon jddb patristilise ja keskaja kiriku arusaama juurde
Kristuse reaalpresentsist armulaua leiva ja veinina. Nt eldakse usutun-
nistuskirjades: ,,See on meie Issanda Jeesuse Kristuse toeline ihu ja veri,
mida Kristus ise meile, kristlastele, on seadnud s66miseks ja joomiseks
leiva ja veini ndol” (Viike katekismus V), ,, Issanda armulauast Spetatak-
se, et Kristuse tdeline ihu ja veri esineb tdesti armulauas” (Augsburgi

usutunnistus X).
2.1.3. Millest s6ltub Kristuse ligiolu armulauas? Kas see sdéltub armu-

laua seadja(te) ja/voi vastuvotja(te) usust?

Kristuse ligiolu armulauas loob Jumala Séna ja Vaim: ,,S6na ongi see,

29



mis selle sakramendi teeb ning eraldab nonda, et ta on mitte ainult leib ja
vein, vaid Kristuse ihu ja veri” (Suur katekismus V).

Kristuse ligiolu ei s6ltu usust: ,,Jumalale on tikskdik, kas sa oled kélvatu
voi vidrikas, ikkagi on sul armulauas Kristuse ihu ja veri tema sonade tottu,
mis siin lisanduvad leivale ja veinile” (Suur katekismus V). Kiill aga on usk
oluline armulauas vastuvoetava 6nnistuse mattes (1Kr 11:27-29): ,,Aga Gieti
vidriline ja histi valmistunud on see, kes usub neid s6nu ... sest see sdna

,teie eest” vajab piris usklikke stidameid” (Viike katekismus V).

2.1.4. Mida annab armulaua vastuvotmine inimesele?

Luther todeb Viikeses katekismuses: ,,Seda niitavad meile need sonad:
.teie eest antud” ja ,,valatud pattude andeksandmiseks”, nimelt et meile
sakramendis antakse nende sdnade l4bi pattude andeksandmist, elu ja 6nd-
sust”. Pattude andeksandmine on luterliku reformatsiooni teoloogias laia
tdhendusviljaga moiste, mis lisaks pihis ja absolutsioonis kitsamalt tdhista-
tavale mirgistab kogu piisteloolist tervikut (lunastust, osadust Jumalaga)

iksikkristlase ja kogu kiriku jaoks.

2.1.5. Kuidas kirik armulauda seab?

2.1.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/voi Pithas Pirimuses.

Aluseks armulaua seadmisele on luterlikes liturgiakordades pohiliselt stinop-
tiliste evangeeliumide ja Pauluse jutustus. Teatud popurriina neist on Lutheri
katekismuste jirgi see pohjendus viljendatud avalikul jumalateenistusel
seadmissonades nii: ,,Meie Issand Jeesus Kristus, sel 661, mil tema &ra anti,
vottis leiva, tdnas, murdis, andis oma jlingritele ja titles: Votke ja sooge, see
on minu ihu, mis teie eest antakse! Tehke seda minu malestuseks! Samal
kombel ta vottis ka karika parast Ghtusbomaaega, tinas, andis neile ja titles:
Votke ja jooge sellest, teie koik, see karikas on uus leping minu veres, mis
teie eest valatakse pattude andeksandmiseks! Nii sagedasti, kui te sellest
joote, tehke seda minu malestuseks!” (nii EELK Agendas, 1902 jj triikid kui
ka EELK Jumalateenistuste kisiraamatus 2009)

30



2.1.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.

Armulaua andidena kasutatakse tildjuhul hapnemata (siin-seal ka hap-
nenud) nisuleiba oblaatide kujul ning punast (v valget) naturaalset vii-
namarjaveini (vrd EELK Jumalateenistuste ja talituste juhend 2013, par
161). Levinuim seadmisvormel on antud eelmises alaligus.

EELK:-s, nagu paljudes luterlikes kirikutes, on kasutusel erinevaid/
alternatiivseid kordi armulaua seadmiseks. Agendas (1902 jj) antud korrad
ldhtuvad Lutheri Deutsche Messe tekstist. Avadialoogile, prefatsioonipalvele
ning Sanctus-hiimnile jargnevad siis vastavalt Meie Isa palve ja seadmis-
sonad voi epikleesipalve ja seadmissonad jargneva Meie Isa palvega.
Jumalateenistuste kisiraamatus (2009) asetuvad seadmissénad erinevates
variantides (vanakiriklikul ja uuemaaegsel liturgiareformide eeskujul)
pikema armulauapalve (vrd anafoor v missakaanon) keskmesse. Palved

sisaldavad veel anamneesi, epikleesi, eestpalvete ja doksoloogia osasid.

2.1.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

EELK kirikuseadustiku jirgselt seab armulauda piiskop vdi preester/Spe-
taja (par 13.1). Erandkorras vdib peapiiskop anda diakonitele tihtajalise
diguse armulaua seadmiseks. Armulaua jagamisel voivad vaimulikke

abistada ka selleks ettevalmistatud koguduse ilmikliikmed.

2.1.5.4. Kuidas toimitakse jirelejidinud piihitsetud andidega?

Armulaua jagamisel {ile jadnud piihitsetud andidega tuleb timber kiia vddri-
kalt ja austusega. Nditeks soovitatakse neid mitte panna tagasi piihitsemata
andide juurde ega tarvitada muul otstarbel kui jagamiseks (leiva kujul)
jargmistel jumalateenistusel ja ka viimiseks haigetele ja vanadele (leiva ja
veini kujul) (EELK Jumalateenistuste ja talituste juhend 2013, par 188-190).

2.1.6. Kes ja millistel tingimustel vo6ib armulauda vastu votta?

EELK:-s on 6igus armulauda vastu votta (vt Kirikuseadustik par 13):

 igal EELK konfirmeeritud liikmel (kui ta pole armulauaosadusest
vilja arvatud);

31



o igal EELK-ga armulauaosaduses oleva kiriku (Porvoo, Leuenbergi vm
kirikuosadus) digustatud litkmel;
o ristitud lapsel, kui ta on teadlik Issanda s66maaja tdhendusest ning armu-

laual koos oma vanema v&i hooldajaga.

Erandlikult ja pShjendatud hingehoidlikul kaalutlusel saab EELK-s armulau-
da jagada ka konfirmeerimata, kuid ristitud tdiskasvanud kirikuliitkmetele
ning teiste kirikute litkmetele, kes usuvad, et nad armulaual vastu vGtavad

Kristuse toelist ihu ja verd.

2.2. Eesti Evangeeliumi Kristlaste ja Baptistide Koguduste Liit
Eesti Evangeeliumi Kristlaste ja Baptistide Koguduste Liidus on kasutu-
sel erinevad terminid: pitha 6htus66maaeg, Issanda surma mailestamine,

osasaamine, leivamurdmine jms, seejuures terminit armulaud ei kasutata.

2.2.1. Miks kirik armulauda seab?

Piiha 6htus66maaja puhul on tegemist Kristuse Jeesuse poolt oma kogudu-
sele antud vaimuliku talitusega, millel on mitu {iksteist tdiiendavat tahendust.
Kristuse soovi kohaselt on tegu tema milestamisega (,....seda tehke minu
mailestuseks”; Lk 22:19; 1Kr 11:24,25). See tihendab nii tema isiku kui ka
tema t66 meenutamist.

Murtud leivast ja karikasse valatud veinist osa saades tuletab kogudus
meelde Kristuse surma, Kristuse ihu ohvrit (1Kr 11:24j). Andidest osasaa-
mine margistab ja aktualiseerib vaimulikult inimeste lunastamist (vt 1Pt
1:18j), pattude andeksandmist (Mt 26:28), Jumalaga lepitamist (Hb 2:17),
digeksmoistmist (Rm 3:24).

Oma viimasel so6maajal enne oma ristisurma kuulutas Kristus Jeesus
vilja uue diguskorra, uue lepingu (1Kr 11:25; Mk 14:24; Lk 22:20; Mt
26:28), mis tema ristisurma ja surnuist iilestdusmise 14abi muutus kehtivaks.
Nii on piiha 6htus6émaaeg uue lepingu tdhis ja sellest osavott tunnistus

uuest lepingust.

32



Piiha 6htuséomaaeg on koigi uuestistindinud usklike ja koguduse
osaduse mirk oma Lunastaja ja Pddstjaga ning k&igi tema ihu liikme-
tega (1Kr 10:16j). See s66maaeg muudab koguduse kui Kristuse ihu
nihtavaks. Uhtlasi kdneleb see laud lepitusest Jumalaga (Mt 26:28) ja
lepitusest kaasinimestega.

Piiha 6htus6omaaeg on koguduse usutunnistuslik toiming, millega
kuulutatakse Issanda surma, kuni ta tuleb (1Kr 11:26). Nii on piiha dhtu-

s6bmaaeg mirk tulevasest 6ndsusest koos Kristusega.

2.2.2. Kuidas méistetakse Kristuse ligiolu armulauas?

Kristuse ligiolu mdistmisel piihas dhtus6dmaajas ldhtutakse Jeesuse
lubadusest, et , kus kaks v6i kolm on minu nimel koos, seal olen mina
nende keskel” (Mt 18,19j). Pithale 6htus6omaajale kokkutuleku ees-
mirgiks on kohtumine Kristusega. Pithal 6htus66maajal arvestatakse
tema kohalolu, peetakse silmas tema tahet.

Kuidas Kristus kohal on, kas Pitha Vaimu kaudu (vt 1Kr 3:17) v6i mingil
muul viisil, ei ole miirav. Oluline on, et vastavalt oma lubadusele on ta
omade keskel. Tihtis on, et kui ollakse koos Kristuse nimel, siis on seal
ka Kristus ise. Selliselt on tema kohalolu méistetav kogudusepdhiselt,
kuid tihtlasi on ta kohal igaiihe jaoks, seega ka isikupohiselt.

2.2.3. Millest s6ltub Kristuse ligiolu armulauas? Kas see séltub armu-
laua seadja(te) ja/voi vastuvotja(te) usust?
Kus kogudus on esindatud v6i kus kogudus on Kristuse nimel koos, seal
on ka Jeesus ise kohal olev. Kristuse kohaloleku miinimumndudeks ei ole
mitte see, millise talitusega on tegu, vaid et ollakse tdepoolest Jeesuse
nimel koos (Mt 18:19j). Koguduse kogunemine tihendab piiha ruumi,
kus on Kristus, ja seal toimub piitha htus66maaja piithitsemine.
Milline seos on Kristuse kohalolul pitha 6htus66maaja elementidega,
sellele UT selgelt ei vasta. Kindlasti on kristlase suhe Kristusega enamat,
kui sénadesse pandud usutunnistus seda viljendada saab.

Kristuse nimel kogunemine eeldab Kristusesse Jeesusesse uskumist ja

33



tema usaldamist. Kui keegi vOtab piihast Shtus66maajast osa ilma usuta voi

vadritul viisil, on sellel selliselt osalejale siitilised tagajdrjed (vt 1Kr 11:27).

2.2.4. Mida annab armulaua vastuvétmine inimesele?
Kristuse kogudus on algusest peale tinu ja rddmuga kogunenud piiha htu-
sbOmaaja laua timber, et iiksteisega leiba ja karikat jagades tdhistada osadust
Kristuse Jeesusega Piiha Vaimu ldbi. Uhtlasi tihistab osavotja kuulumist
Kristuse uude lepingusse.

Vottes osa piihast Shtustomaajast, tuletakse endale meelde Jeesuse Kris-
tuse kannatust ja surma ning kogetakse tema 6nnistavat lihedust ja osadust.

Piiha dhtus6omaaeg annab osalejatele uut joudu ja tdidab usujulgusega,
et elada, tunnistada ja teenida selles maailmas koos Kristusega.

Vottes osa piihast Shtus6dmaajast, kuulutatakse Kristuse taastulekut aus
ja vdes. See annab Kristusest iihise tunnistamise kogemuse.

Uhtlasi on sellel tugev eshatoloogiline aspekt. Nii valitakse talituse vii-

maseks lauluks r66mus ja igavikuga seotud laul.

2.2.5. Kuidas kirik armulauda seab?

Eesti EKB Koguduste Liidu kogudustes ei ole vaimulike talituste teostamisel
ette ndhtud ranget vormi ega ettekirjutatud sonastust, millest ei tohi korvale
kalduda. Oluline on, et iga talitus suudaks piihas ja arusaadavas vormis ning
sOonastuses anda edasi motte, milleks vastav talitus on seatud. Oluline, et
kaik toimuks viisakalt ja korra jdrgi, sest Jumal ei ole korratuse, vaid rahu
Jumal (1Kr 14:33,40).

2.2.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/voi Pithas Pirimuses.

Piitha 6htus6omaaja seadmisel toetutakse jargmistele kirjakohtadele: 1Kr
11:23-29; Mt 26:26-30; Mk 14:22-26 ja Lk 22:17-20. Neis kirjakohtades tule-
vad piiha 6htus6omaaja toimingutena esile palve, mis on méistetav nii
tanupalve kui ka piihitsuspalvena, leiva murdmine, leiva ja karika jagamine.
K&ige selle juures tulevad esile motiivid uuest lepingust, lunastusest, pattude

andestusest, Jumala tdnamisest ja austamisest.

34



2.2.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.
Pitha 6htus6dmaaja seadmisel kasutatakse valget leiba (saia, sepikut,
keeksi vms).

Piiha 6htus6dmaaja joogina kasutatakse punast veini voi punast mahla.

S6omaaja seadmise juurde kuuluvad jirgmised toimingud:

a) Vastavalt 1Kr 11:27-29 osalejate manitsemine vOtta pitha Shtus66ma-
ajast osa sidame poolest puhastatuna ja véirikalt.

b) Seadmissonade/vormeli iitlemisel kasutatakse 1Kr 11:23-26, Lk 22:19-
20, Mt 26:26-28 voi Mk 14:22-24 teksti sénu. Seadmissonad voib delda
iihe titlusena v&i esmalt seoses leiva piihitsemisega ja seejérel seoses
karika piihitsemisega.

¢) Leiva piihitsemise ja dnnistamise palve ning leiva murdmine.

d) Karika piihitsemise ja dnnistamise palve. See voib toimuda ka enne
leiva murdmist.

e) Leiva ja karika jagamine.

f) Andide jagamisele jargnev palve 16peb reeglina Meie Isa palvega.

Leiva ja karika onnistamise palve ajal seisavad pastor ja teda abistavad
diakonid ndoga rahva poole, rohutades sellega motet, et Kristus on kogu-
duse keskel.

2.2.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

Reeglina on pitha 6htusédmaaja seadmise Sigus koguduse pastoril ja
diakonitel. Eriolukordades vdib kogudus volitada piitha Ghtusé6maaega
seadma ka teisi koguduse liikmeid.

2.2.5.4. Kuidas toimitakse jirelejidinud piihitsetud andidega?

Jarelejadnud piihitsetud andidega toimimise kohta eraldi reegleid ei ole.
Liahtutakse kohalikust olukorrast arvestusega, et tegemist on piihitsetud
andidega, mida ei kasutata profaanselt ja millesse tuleb suhtuda védrikalt.

35



2.2.6. Kes ja millistel tingimustel voib armulauda vastu votta?
Piihast 6htus6omaajast osavotu juures on olulisel kohal kiisimus, kas piiha
ohtusoomaaeg on eelkdige koguduse laud (valdavalt baptistlik suund) v6i
Issanda laud (valdavalt evangeeliumi kristlaste suund). Esimesel juhul voivad
tildise pohimétte kohaselt piihast Shtus6omaajast osa votta usus ristitud
koguduse liikmed, kes vastavad 1Kr 11:27-29 esitatud tingimustele. Teisel
juhul vbivad tildise pShimotte kohaselt pithast dhtus6omaajast osa vOtta
uuestisiindinud inimesed, kes vastavad 1Kr 11:27-29 esitatud tingimustele.
Kohalikul kogudusel on &igus teha tdpsustusi pithast Shtus6omaajast osa-
vOtu tingimuste osas.

Teises koguduses osalemisel allutakse sealse koguduse piihast 5htusto-
maajast osavotmise korraldusele. Kui on soov kiilalisena osa votta teise
konfessiooni piihast Ghtuséomaajast, siis maddrab osavotu tingimused teise

konfessiooni kord.

2.3. Eesti Metodisti Kirik

2.3.1. Miks kirik armulauda seab?

Kobige aluseks on Kristuse enese seadmine ja kisk seda teha Tema mee-
nutuseks (Lk 22:19; 1Kr 11:24-25). Teiseks on armulaud Kiriku keskseks,
konstitueerivaks toiminguks — kogunedes jumalateenistusele ja piihitsedes
armulauda, saab Kirik {iha enam ja enam selleks, kelleks ta on kutsutud —
Kristuse Thuks.

2.3.2. Kuidas méistetakse Kristuse ligiolu armulauas?

Metodisti Kirik tunnistab Kristuse ligiolu (reaalpresents) armulaual. Kristus
on kohal Tema nimel kokku tulnud koguduse kaudu (Mt 18:20), kuulutatava
ja talitatava SOna ning jagatava leiva ja veini kui Kristuse IThu ja Vere kaudu
(1Kr 11:23-26). Jumalik ligiolu on elav t&elisus ja sellest osasaajad voivad seda
kogeda; see ei ole ainult Issanda viimse sd6maaja ja ristil6omise milestamine.
Metodistlik traditsioon kinnitab Jeesuse Kristuse reaalset, isiklikku ja elavat
ligiolu selles sakramendis, jdttes samas tdpsustamata, mil viisil Ta seda on.

Metodistid méistavad jumalikku ligiolu siin aja ja suhte tihenduses selles

36



mottes, et Kiriku Pithas S66maajas saavad Pitha Vaimu vie kaudu kokku
elava Kristuse minevik, olevik ja tulevik, ndnda et Kirik voib vastu votta

ja kehastada Jeesust Kristust kui Jumala pddstvat andi kogu maailmale.

2.3.3. Millest soltub Kristuse ligiolu armulauas? Kas see s6ltub armu-
laua seadja(te) ja/voi vastuvotja(te) usust?

Kristuse ligiolu selles sakramendis on Kirikule antud tdotus ega soltu
sellest, kas tiksikud koguduseliikmed seda ligiolu tunnustavad. Piiha
Armulaud pakub alati armu. Meile tuletatakse meelde, mida Jumal on
minevikus teinud meie heaks, me kogeme seda, mida Jumal teeb meie
heaks praegu, kui me sellest sakramendist osa saame, ja me ootame seda,

mida Jumal teeb oma tulevikus toimuvas paddstet6os.

2.3.4. Mida annab armulaua vastuvotmine inimesele?

Piiha Armulauda vastu vottes saab inimene osa Kristuse lunastustoost
koéikides selle aspektides — pattude andeksandmine, vaimne ja fiitisiline
tervenemine, ithendus eluallika, Jumalaga; usujoud, lootus, armastus.
Armulauda vastu vottev inimene on osaduses koigi Jumala piithadega

Tema Kirikus, nii nihtavas kui meile nahtamatus.

2.3.5. Kuidas kirik armulauda seab?

2.3.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/voi Pithas Parimuses.

Nii Pitha Pdrimuse kui Piihakirja (mis ei ole Piithast Parimusest kuidagi
eraldiseisev) pohjal on vihemalt praegusel ajal Metodisti Kirikus nor-
matiivseks piihitseda armulauda igal jumalateenistusel (v6i liigutakse
selles suunas), kuna see on Jumala rahva kokkutulek Tema nimel ja Tema
lunastust66 pihitsemiseks. Metodisti Kirikus kasutatavad armulauakaa-

nonid jirgivad vbimalikult varaseid teadaolevaid anafoore.
2.3.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.

Armulaua seadmiseks voib Metodisti Kirikus kasutada nii hapendatud
kui hapendamata leiba mitmel kujul (nt isekiipsetatud pitsike, 16igud

37



kiipsetatud nisuleivast, oblaadid) ning (soovitavalt punast) viinamarjaveini,
millele lisatakse vett. Kohati kasutatakse ka kdidritamata viinamarjamahla
sooviga mitte kiusatusse saata alkoholismihaigeid.

Metodisti Kirik ei omista tihelegi vormelile ega armulauakaanoni osale
erilist pithitsevat m6ju. Nii nagu armulauda piihitseb terve kohalolev kogu-
dus koos vaimuliku kui esipalvetajaga, nii on ka kogu armulauakaanon (ja
laiemalt kogu Sona- ja Armulauateenistus) tervik, milles mingit seesmist

hierarhiat tekitada ei soovita.

Enim kasutatav armulauakaanon I ndeb vilja jargmine:

¢ Sursum corda (avadialoog)

e Praefatio (eelkiitus, vaheldub vastavalt kirikuaasta perioodile)

¢ Sanctus (pithakskiitmine)

¢ Post-sanctus (meenutus Kristuse maapealsetest tegudest)

e Verba (seadmisnarratiiv)

e Anamnesis/Oblatio (Jumala vigevate tegude meenutus koos tdnu ohver-
damisega)

 Epiklesis (palve Isale Pitha Vaimu ldkitamiseks)

¢ Doksoloogia (aukiitus)

e Meie Isa palve

e Fractio (leiva murdmine)

¢ Communio (pithade andide — Kristuse ihu ja vere — jagamine kirikulistele)

Postcommunio (Armulauajirgne palve).

Armulauda piihitsetakse reeglina altaril ning piihitsetavad annid asetatakse
korporaalile. Piihitsetav leib asetatakse pateenile ja vein valatakse karikasse.
Nende materjal ei ole ette kirjutatud, kuid soovitatavad on viirikad mater-
jalid (vddrismetallid). M&nel pool kasutatakse Kristuse Vere jagamiseks ka

individuaalseid topsikesi.

2.3.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

Pohimotteliselt piihitseb armulauda terve kohal olev kogudus. Ent kuna

38



armulauapalve sGnastamine on Kiriku usu véljendus, siis voib armulaua
piihitsemist Metodisti Kirikus juhtida ainult piiskop, preestriseisusesse
ordineeritud vaimulik voi piiskopi eriloaga (korraga maksimaalselt itheks
aastaks) selleks volitatud nn kohalik pastor (ent sel juhul ainult oma
piiskopliku maidramisega konkreetsel t66p0ollul, nt antud konkreetses
koguduses ja mitte mujal). Armulaua jagamisel voivad abistada selleks

vastava ettevalmistuse saanud ja sellesse ametisse seatud ilmikud.

2.3.5.4. Kuidas toimitakse jéirelejadnud piihitsetud andidega?
Jumalateenistuse raamat nieb ette, et jarelejadnud annid tuleb kohapeal
(st altari juures) vdirikal viisil 4ra tarvitada. On keelatud juba piihitsetud
ande panna tagasi piihitsemata andide sekka. Samuti on keelatud visata
Kristuse Thu minema vdi valada Kristuse Verd kuhugi (nt kraanikaussi)
dra.

2.3.6. Kes ja millistel tingimustel v6ib armulauda vastu votta?

Metodisti Kirikus on iga ristitud inimene vaatamata vanusele, vaimsele
arengutasemele v0i konfessionaalsele kuuluvusele, kellel oma koguduses
ei ole takistusi (nt ekskommunikatsioon) armulauale tulekuks, teretulnud
pithadest andidest osa saama. See tihendab seda, et ka ristitud lapsed
(kaasa arvatud imikud nt nende ristimisel) ja vaimupuudega inimesed

saavad Metodisti Kirikus armulauda vastu votta.

2.4. Rooma-Katoliku Kirik

2.4.1. Miks kirik armulauda seab?

Piihitsedes koos oma apostlitega viimset paasaaegset soomaaega, andis
Jeesus juudi paasale selle 15pliku motestatuse. Jeesuse naasmine oma Isa
juurde surmas ja iilestdusmises — uues paasas — tehti ette teoks Ghtu-
s60maajas. Euharistias iilistatakse teda. See viib tdiusele juudi paasa ning
ennetab Kiriku I6puaegade osasaamist Jumala riigi kirkusest. ,, Tehke

seda minu milestuseks!” Jeesuse poolt antud iilesanne tema sénu ja

39



zeste korrata ,.kuni ta taas tuleb” (1Kr 11:26) ei ndua ainult Jeesuse ning
tema tegude meenutamist. See sihib sellele, et apostlid ja nende jareltuli-
jad teostavad liturgiliselt Kristuse milestust, tema elu, tema surma, tema
ilestGusmist ja eestkostet Isa juures. Kirik on jadnud algusest peale Issanda

poolt antud tilesandele ustavaks.

2.4.2. Kuidas méistetakse Kristuse ligiolu armulauas?

Kristus ise, Uue Lepingu igavikuline {ilempreester, toob preestrite teenistuse
labi euharistilise ohvri. Samuti on Kristus ise see, kes on euharistilise ohvri
ohvriand. Tema ise on kohal leiva ja veini kujude all. Konsekratsiooni kaudu
teostub leiva ja veini olemuslik muutumine (= transsubstantsiatsioon) Kristu-
se Thuks ning Vereks. Leiva ja veini konsekreeritud kujude (= aktsidentside)
all on Kristus ise kui elav ja iilistatu toeliselt, tegelikult ja substantsiaalselt
kohalolev oma Thu, oma Vere, oma hinge ning oma jumaliku loomusega
(vrd Tridenti kirikukogu dekreet armulauast: ptk 1 ja 4).

2.4.3. Millest s6ltub Kristuse ligiolu armulauas? Kas see s6ltub armulaua
seadja(te) ja/voi vastuvotja(te) usust?

Kristus saab selles sakramendis leiva ja veini muutumise 14bi tegelikult oma
Thuks ja Vereks. Kirikuisad rohutasid otsustavalt Kiriku usku, et Kristuse
sona ning Pitha Vaimu tegutsemine on sedavord méjusad, et nad suudavad
muutumise teostada. Pitha Johannes Chrysostomus seletab: , Mitte inimene
ei mojuta seda, et ohvriannid saavad Kristuse Thuks ja Vereks, vaid Kristus
ise, kes meie eest risti 166di. Preester, kes esindab Kristust, lausub sonad, kuid
mdju ja arm tulevad Jumalalt. See on minu Ihu, titleb ta. See sdna muudab

ohvriannid” (Homilia in Proditionem Judae 1:6).

2.4.4. Mida annab armulaua vastuvétmine inimesele?

Kristuse piiha Ihu ja Vere vastuvotmine voimaldab armuseisundis kristlasel
suurendada sidet Kristusega, kustutab tema andestatavad patud ning hoiab
teda raskete e surmapattude eest. Kuna armastuse side kristlase ning Kristuse
vahel tugevneb, kinnitab selle sakramendi vastuvotmine Kiriku, Kristuse

40



miistilise Thu tihtsust. Euharistial saab Kristuse Ohvrist ka Tema Ihu
lilkmete ohver. Usklike elu, nende iilistus, kannatus, eestpalve ja t66
saavad tiheks Kristuse omaga. Ohvrina tuuakse Euharistia k&ikide — nii
elavate kui surnud usklike eest, nende pattude hiivitamiseks ning selleks,

et saada Jumalalt vaimulikke ja ajalikke hiivesid.

2.4.5. Kuidas kirik armulauda seab?

Missa piihitsemine kulgeb pohiskeemi alusel, mis on samaks jadnud
14bi sajandite kuni meie ajani vilja. Juba II sajandil annab piiha mirter
Justinus tunnistuse selle kohta, milline oli tol ajal Euharistia piithitsemise
tilesehitus. See on tinini kdigis suurtes liturgilistes perekondades jadnud
samaks:

.Pdikese jargi nimetatud péeval (plihapdeval) tulevad kokku kéik, kes
iihes linnas v6i maakohas elavad ning apostlite malestusi ja prohvetite
kirjutusi loetakse niikaua, kui aeg lubab. Kui siis lugeja on 16petanud,
manitseb ja 6hutab eestseisja jutluses neid hiid Spetusi jargima. Siis
touseme ja teeme itheskoos palvet. ...Kui need palved on libi, tervitame
iiksteist suuandmisega. Siis tuuakse vendade eestseisjale leib ja karikas
vee ning veiniseguga ja tema votab need ning toob kiitust ja tdnu koéikide
Isale Poja ja Pitha Vaimu nime l4bi. Eestseisja tdnab Teda pikalt andide
eest, mille vidriliseks Ta meid on teinud. Kui eestseisja on palved ja
tdnamised 16petanud, viljendab kogu kohalolev rahvas oma nousole-
kut, 6eldes: ,,Aamen”. ...Kui niiiid eestseisja on tinu 6elnud (euharistia
Oelnud) ja rahvas nousoleku avaldanud, siis annavad need, keda me
kutsume diakoniteks, igale kohalolijale osa piihitsetud (euharistiaks
saanud) leivast ning veinist ja veest. Neid viivad nad ka neile, kes kohal
ei ole” (1. apoloogia: 67,65).

Missa koosneb kahest peamisest osast — sGnaliturgiast ja tanuliturgiast,
mis kokku moodustavad iihe iihtse teenistuse, sest laud, millele euharistia
kaetakse, on tihtaegu nii Jumala s6na kui Issanda Thu laud.

Soénaliturgias kuulutatakse ja kuulatakse Jumala sGna, Vana ja Uue

Testamendi ja jutluse labi. Tanuliturgias (euharistia) tuuakse annid — leib

41



ja vein, lausutakse piihitsussdnu (= konsekratsioonisénu) sisaldav anafoor

(= missakaanon) ja jagatakse Armulauda.

2.4.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/voi Pithas Pirimuses.

Jeesus titleb: ,,Mina olen taevast alla tulnud elus leib. Kui keegi s66b seda
leiba, siis ta elab igavesti ... Kes minu Liha s66b ning minu Verd joob, sellel
on igavene elu ... see jddb minusse ja mina temasse” (Jh 6:51,54,56).

,»Aga hapnemata leibade pdev tuli, mil paasatall pidi tapetama ja Jeesus
likitas Peetruse ja Johannese ning iitles: ,Minge ja valmistage meile paasa,
et me seda sooksime ... Nad ldksid ... ja valmistasid paasasdomaaja. Ja kui
tund tuli, istus Jeesus maha ja apostlid koos temaga. Ja ta titles neile: ,Ma
olen stidamest igatsenud seda paasat siilia teiega enne oma kannatamist,
sest ma titlen teile: ma ei s66 mitte sellest enam, kuni koik on ldinud tidide
Jumala Riigis ... ja ta vottis leiva, tdnas ja murdis ja andis neile, 6eldes: ,,See
on minu Thu, mis teie eest antakse. Seda tehke minu milestuseks”. Ta vottis
ka karika parast 6htus6omaaega ja iitles: ,,See karikas on uus leping minu
veres, mis teie eest valatakse” (Lk 22:7-8, 13-16, 19-20).

. Nemad aga viibisid tikslugu apostlite Spetuses ja osaduses, leivamurdmi-
ses ja palvetes ... Nad viibisid pdevast pdeva tihel meelel pithakojas, murdsid
leiba kodasid md6da, vottes rooga hdisates ja siira meelega” (Ap 2:42,46.)

Pitha Ambrosius iitleb leiva ja veini muutumise kohta: ,.Siin toimub midagi
sellist, mida pole kujundanud loomus, vaid mida konsekreeris 6nnistamine
ja dnnistamise maju tiletab loomuse, kuna isegi loodu ise dnnistamise l4bi
muudetakse ... kas Kristuse sona, mis suutis olematusest oleva luua, ei suuda
siis olevast luua midagi sellist, mida see varem ei olnud? Kas pole keerulisem
luua uusi asju kui muuta loomust?” (De Mysteriis 9:50,52).

Kristus ,,soovis kiill ise iiks kord ning igaveseks ristialtaril saabuva surma
ohverdada Jumalale, oma Isale (vrd Hb 7:27), et saavutada nende (s.t inimeste)
igavene lunastamine. Kuna aga tema preestriks olemine surma l4bi kustuma
ei pidanud (vrd Hb 7:24), parandas ning t6i ta viimsel Shtus66maajal, ,,6061,
mil ta dra anti” (1Kr 11:23) oma armastatud morsjale, Kirikule uuesti kohale

nihtava (nagu inimloomus seda nduab) ohvri, mis toodi ainukordsena ristil,

42



millel tuleb tema milestust aegade 16puni kanda ning lasta selle ohvri
ondsusttoovat vige igapdevaselt tehtavate pattude andeksandmiseks kasu-

tada” (Tridenti kirikukogu Gpetus ja kaanonid piihast missaohvrist: pt 1).

2.4.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.

Euharistia piihitsemise juurde kuuluvad alati: Jumala sdna kuulutamine;
tanu Jumalale kdigi heategude, eelkdige aga selle eest, et ta on kinkinud
meile oma Poja; leiva ning veini muutmine ja osasaamine liturgilisest
so0maajast Kristuse Ihu ja Vere vastuvotmise ldbi. Need elemendid
kujutavad endast iihtset kultuslikku tegevust. Euharistia sakramendi
olemuslikud ja hidavajalikud mirgid on nisuleib ja viinamarjavein. Nende
kohal palutakse neile Pitha Vaimu 6nnistust ning preester titleb konsek-
ratsioonisdnad, mis Jeesus lausus viimsel dhtuséomaajal: ,,See on minu

Thu, mis teie eest antakse ... See on karikas minu Veres ...”.

2.4.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

Ainult kehtivalt piihitsetud piiskopid ja preestrid saavad olla euharistia
plihitsemisel eestseisjad ning leiva ja veini konsekreerida, et need muu-
tuksid Issanda Thuks ja Vereks.

2.4.5.4. Kuidas toimitakse jéirelejadnud piihitsetud andidega?

Tabernaakel oli algselt midratud hostiate vdarikaks sdilitamiseks, et
armulauaande haigetele ja eemalviibijatele viljaspool missat jagada. Usu
stivenedes Kristuse toelisse kohalolemisse euharistias teadvustas Kirik
endale, et on mdttekas kummardada euharistiliste andide kujul kohalole-
vat Kristust. Seepdrast peab tabernaakel asuma kiriku eriliselt vdarikas
paigas ja olema selliselt valmistatud, et ta Kristuse tGelise kohalolemise

tdde piihas sakramendis esile tdstab ja esitab.
2.4.6. Kes ja millistel tingimustel v6ib armulauda vastu votta?

Et votta vastu pitha Armulauda, tuleb olla tiielikus osaduses katoliku
Kirikuga ja viibida armuseisundis — enda teada vaba surmapatust. Enda

43



teada rasket pattu teinu peab enne Armulauda esmalt vastu votma meele-
paranduse sakramendi. Samuti on piiha Armulaua vastuvotmiseks tihtis
keskendumise ja palve vaim, Kiriku poolt ettendhtud paastu pidamine ning
sobiv kehaline olek (hoiak, riietus) kui mark aukartusest Kristuse ees.

Katoliku vaimulikud tohivad pitha Armulauda korrakohaselt jagada usk-
likele ortodoksi kirikutest, mis pole tidielikus osaduses katoliku Kirikuga,
kui need seda omast tahtest soovivad ning nende seisund vastab vajalikele
nbuetele.

Teiste kiriklike kogukondade litkmeile tohivad katoliku vaimulikud korra-
kohaselt jagada Armulauda ainult siis, kui need raske hddavajaduse korral
seda omast tahtest soovivad, nende seisund vastab vajalikele nduetele ning

nad tunnistavad selle sakramendi suhtes katoliku usku.

2.5. Eesti Kristlik Nelipiihi Kirik
Eesti Kristlikus Nelipiihi Kirikus (EKNK) on kasutusel erinevad terminid:
leivamurdmine, Issanda surma mélestamine, osasaamine, Pitha Ohtu-

s60maaeg jne.

2.5.1. Miks kirik armulauda seab?

Issanda surma milestamine on Issanda poolt seatud talitus Kristuse isiku ja

tema t06 mailestamiseks ja vdljendub osasaamises Kristuse ihust ja verest.
Jeesus Kristus kiskis enda omadel meenutada/tihistada tema surma

(Mt 26:26-28; Mk 14:22-24; 1k 22:19-20), mille kaudu oleme saanud pattude

andestuse (1Kr 15:3; Gl 1:4). Paulus kinnitas seda Jeesuse kidsuna koigile

kogudustele (1Kr 11:23-26).

2.5.2. Kuidas méistetakse Kristuse ligiolu armulauas?

Issanda surma milestamine kuulutab nidhtaval kujul Jeesuse ihu ohvrit ja
tema verel pohinevat andestust (Mt 26:28). Usklik kogeb seesmiselt Kris-
tuse ldhedalolu Pitha Vaimu kaudu. Sel kombel on piiha Shtusé6maaeg

. Kristuse vere ja ihu osadus” (1Kr 10:16). Osadus (koinonia) on seesmine

44



tthendus Kristusega (vrd 1Kr 10:20), Kristuse teene vastuvotmine piitha
6htus6dmaajaga kinnitatuna ja tema teene tunnistamine. Igaiihele, kes
usub Kristuse ihu ohvrisse ja tema lepitusveresse, kinnitab Issanda surma

milestamine andestust.

2.5.3. Millest soltub Kristuse ligiolu armulauas?
Kristuse ligiolu armulauas soltub usust Issandasse ja tema sdnasse, et ta
on meiega (Mt 28:20). Usu objektiks on Jeesus Kristus ja tema lunastustoo.
Leib ja karikas (ndhtavad elemendid) viljendavad ja kinnitavad seda t66d.
I[ssanda surma milestamine on nihtav meeldetuletus ja kinnitus uuest
lepingust ja osadusest Kristuse ja tiksteisega (Lk 22:20; 1Kr 11:25; Hb
8:10). Jeesus titles leiba murdes: ,, Tehke seda minu milestuseks” (Lk
22:19). Paulus kordas sama nii leiva kui ka karika kohta (1Kr 11:24-25).

Kas see soltub armulaua seadja(te) ja/voi vastuvotja(te) usust?
Usk on kristliku elu ja Kristusesse uskumise pohialus (Gl 2:16; Ef 3:12).

Olulised on nii talituse seadja kui vastuvotja usk.

2.5.4. Mida annab armulaua vastuvétmine inimesele?

Issanda surma milestamisest osavotmisega tunnistab inimene osadust
Jeesuse Kristusega uues lepingus, (1Kr 11:25) milles Kristus t6i meile
pattude andestuse (Mt 26:28). Issanda surma mélestamisest osavotmine
kinnitab inimest tema usus Kristuse lunastust6 tdielikust piisavusest,
et saada lepitatud Jumalaga. Kristuse ihust (leivast) ja verest (karikast)
osa saades voib inimene kogeda jumalikku imet, mis vdljendub ihulikus
tervenemises, murekoormast vabanemises jne.

Vastavalt apostel Pauluse kisitlusele on loomulik, et leivast ja karikast
osa vOttes annab inimene endale aru Kristuse Thust (1Kr 11:29) ning
sellest, et peale tema on veel palju teisi liikmed, keda Jumal samuti on
Thusse liitnud (1Kr 12:11; 14:18).

45



2.5.5. Kuidas kirik armulauda seab?

Issanda surma mailestamine leiab tavaliselt aset koguduse jumalateenistuse
osana vihemalt iiks kord kuus. Leivamurdmine voib kristlaste vahel leida aset
ka koguduse viikegrupis, kus ollakse koos Jeesuse nimel (Mt 18:20; Ap 2:46).

2.5.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/voi Pithas Pirimuses.

Issanda surma milestamine (mélestustalitus) toetub Piithakirjas Jeesuse
eeskujule ja kisule. Issand Jeesus Kristus kidskis enda omadel viia ldbi piiha
dhtusbomaaega (Mt 26:26-28; Mk 14:22-24; Lk 22:19,20). Varakirik kogunes
kodudes ja nad murdsid leiba (Ap 2:46).

2.5.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.

Elemendid: Leib ja karikas

Seadja: Issand Jeesus sel 661, mil tema dra anti, vottis leiva, tdnas ... murdis
ja titles: ,,See on minu ihu, mis teie eest antakse. Tehke seda minu miles-
tuseks!” (1Kr 11:23-24).

Palve ja leiva 6nnistamine (ka leivamurdmine)

Seadja: Selsamal kombel vottis ta ka karika parast Shtus6omaaega ja iitles:
..See karikas on uus leping minu veres. Nii sagedasti kui te sellest joote,
tehke seda minu mailestuseks!” (1Kr 11:25).

Palve ja karika 6nnistamine
Seadja: Sest iga kord, kui te seda leiba s66te ja karikast joote, kuulutate teie
Issanda surma, kuni tema tuleb (1Kr 11:26).

Leiva ja karika jagamine kogudusega (vaimulik jagab ise vastuvotjatega

voi teeb seda abiliste kaudu voi jagavad inimesed ka ise omavahel).

2.5.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

ERNK:-s valmistavad leiva ja karika enamasti ette koguduse ilmikliikmed,
kuid seda seab koguduse pastor, diakon voi erandina koguduse ilmikliige,
keda koguduse pastor selleks volitab. Koguduse viikegrupis voib seda kor-
raldada viikegrupi juht.

46



2.5.5.4. Kuidas toimitakse jéirelejadnud piihitsetud andidega?

Piihitsetud annid tarvitatakse dra véairikalt ning stindsalt.

2.5.6. Kes ja millistel tingimustel v6ib armulauda vastu votta?
Pithast dhtus6dmaajast osavGtja peab olema uuestistindinud kristlane.
Pitha Ohtusédmaaeg moodustab osa koguduse jumalateenistusest (1Kr
11:18-19).

Issand seadis piitha 6htus6dmaaja oma jlingritele (Mt 26:27). Nii voib
mbista, et tildiselt peeti piitha Ghtuséomaaega ristitud jiingrite osaduses
(Ap 2:41; 42-46). Kuna aga Jumala riigi suurel piihal htus66maajal (Mk
14:25) on ilmselt nii ristituid kui ka neid, keda ei ole ristitud (Lk 23:43),
ei tohiks leiva ja karika andmisest ristimata usklikule teha viga suurt

kiisimust. Vdhemalt ei ole siin tegemist patuga.

2.6. Seitsmenda Pieva Adventistide Koguduste Eesti Liit
Seitsmenda pdeva adventistidel on kasutusel erinevad terminid: leivamurd-

mine, Issanda surma milestamine, osasaamine ja Pitha Ohtusé6maaeg.

2.6.1. Miks kirik armulauda seab?

Adventkogudus piihitseb pitha dhtus66maaega, kuna vastavalt uustes-
tamentlikele kirjutistele on see Jeesuse seatud talitus (vt Mt 26:26-29;
Mk 14:22-25; Lk 22:14-19; 1Kr 11:23-25). Kui ristimine on koguduse
liikmeks vastuvotmine, siis pitha 6htus6omaaeg on 6nnistuseks kogu-
duselitkmetele. Erinevalt ristimisest on see talitus kristlasele korduvaks
kogemuseks. Selle talituse sees (enne armulauda) praktiseeritakse ka nn
alanduse teenistust ehk jalgade pesemist. See praktika rajaneb kirjakohal
Jh 13 ptk-is, kus Jeesus seab end eeskujuks, pestes jiingrite jalad. Advent-
kogudus pShjendab ka siin oma tegevust Jeesuse kisuga (Jh 13:14j).
Piitha 6htustomaaja teenistust peetakse tdnapideval niisama piihaks kui
siis, kui Jeesus Kristus selle sisse seadis. Usutakse, et Jeesus on Vaimu
kaudu kohal ka niiiid, kui seda talitust l4bi viiakse, kohtudes rahvaga

ning elustades neid oma kohaloluga.

47



2.6.2. Kuidas moistetakse Kristuse ligiolu armulauas?

Jeesus Kristus on Piitha Vaimu kaudu kohal, kui piihitsetakse piiha 6htusééma-
aega. Tema kohalolu ei ole identne armulaual jagatavate elementidega —leiva
ja viilnamarjamahlaga —, vaid on laiem kui need fiiiisilised elemendid. Leib
ja mahl on siimbolid, mis osutavad kellelegi suuremale nende taga; need
on mirgid, millest kumab Kristuse au ning mis viitavad Tema alandusteole.
Seetdttu on osalemine piiha Shtusdomaaja talitusel adventisti jaoks midagi
palju enamat kui osasaamine leivast ja viinamarjamahlast — see on vaimulik
kohtumine Kristuse enesega. Pitha 6htus66maaja fiiiisilised elemendid
saavad selles valgustavas kogemuses uue tihenduse. Apostel Paulus selgitas
seda vaimu ja mateeria {thinemist adventistide arusaamise jargi siimbolist-
likult: ,,Onnistuse karikas, mida me dnnistame, — eks see ole Kristuse vere
osadus? Leib, mida me murrame, — eks see ole Kristuse ihu osadus? Et leib
on iiks, siis ka meie, paljud, oleme tiks ihu, sest me koik saame osa sellest
tihest leivast” (1Kr 10:16,17). Seetbttu on usklike {ihist osalemist Kristuse
ligiolus piihal 6htus66maajal nimetatud ka ,,0sasaamiseks” (mis on iiks
levinumaid stinontitime piiha Ghtus6dmaaja talitusele adventkoguduses).
Nii nagu leib murtakse paljudeks tiikkideks, mis seejirel usklike poolt dra
stitiakse, koik tiikid on aga parit samast leivast, nii ka k6ik armulauast osa
votvad usklikud on tihendatud Kristuses, kelle murtud ihu (1Kr 11:24) mur-

tav leib siimboliseerib.

2.6.3. Millest s6ltub Kristuse ligiolu armulauas? Kas see soltub armu-
laua seadja(te) ja/vo6i vastuvotja(te) usust?

Kristuse ligiolu uskliku jaoks soltub usust: ,,Kes Jumala juurde tuleb, peab
uskuma, et tema on olemas” (Hb 11:6). See tihendab, et kuigi Kristus on
piihal 6htuséomaajal kohal, séltub uskliku ithendus Kristusega usust ja
kohtumiseks ettevalmistusest. Armulaua seadjate kohta on aga adventistidel
arusaam, et isegi kui pitha 6htus6omaaega jagab ,.inimene, kelle stida ja kded
pole puhtad, ometi teenib selle teenistuse kaudu Kristus oma lapsi” (Ellen
G. White, ,,Ajastute igatsus. Jeesuse elu” 1994, Ik 448). Uhesdnaga, kaik, kes
tulevad armulauale, vaadates usus Kristusele, kogevad usudnnistust; talitusse

48



hoolimatult suhtuvad inimesed aga jddvad sellest ilma. Stidamete hales-
tamiseks ja ettevalmistamiseks ongi seatud jalgade pesemise teenistus,

kus toimub pattude tunnistamine ja lepituse otsimine.

2.6.4. Mida annab armulaua vastuvétmine inimesele?

Tuleb rohutada, et kuna Kristuse lepitusohvri 6nnistustest saadakse osa
usu ldbi, siis on piitha 6htus66maaeg midagi palju enamat kui lihtsalt
milestussdomaaeg. Osasaamisteenistuses osalemine tdhendab kristla-
se usuelu taaselustamist Kristuse iilalhoidva vie kaudu; Kristus annab
inimesele oma ligiolekuga vaimulikku joudu. Issanda lauas kogetakse
koguduslikku osadust selle stigavamas tdhenduses. Armulaud voib olla
voimas kogemus tihtsusest. Nahtused ja asjad, mis selles maailmas lahuta-
vad inimesi iiksteisest, kaotavad oma m&jujou piihal dhtusdomaajal. Sel
talitusel toimub ka usklike pithendumuse uuendamine ja tinu toomine

Jumala armu eest.

2.6.5. Kuidas kirik armulauda seab?
2.6.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/voi Pithas Parimuses.
Pohjendus on Issanda kisk (vt p 1). Pdrimus kattub siin Piihakirjaga, nii
nagu apostel Paulus seda viljendab: ,,.Sest mina olen Issandalt saanud,
mida ma olen andnud teilegi” (1Kr 11:23). Pitha 6htus66maaeg seati
sisse vana lepingu ajastu paasapiiha asemele. Paasa tihendus tditus, kui
Kristus, Paasatall, andis oma elu. Enne oma surma teostas Kristus ise selle
asendamise, seades uue lepingu vaimulikule Iisraelile sisse selle suure
ptiha. Seega ulatuvad piiha Shtus66maaja stimboolika juured suurelt
osalt tagasi paasateenistusse.

Adventistid usuvad, et Jeesus seadis sisse ka alandusteenistuse (jal-
gade pesemise), siimboliseerimaks puhastamise (ristimise) uuendamist,
viljendamaks valmisolekut teenida tiksteist Kristuse-sarnases alanduses

ning ithendamaks nende stidamed armastuses.

49



2.6.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.

Armulaud sobib iga kristliku jumalateenistuse juurde. Siiski, et rohutada selle
talituse tdhtsust ning teha osasaamine kittesaadavaks suurimale voimaliku-
le arvule koguduseliikmetest, toimub see adventkoguduses laupieva- ehk
hingamispdevahommikuse jumalateenistuse ajal neli korda aastas, tavaliselt
iga kvartali viimasel hingamispdeval.

Paasaleib, mida Jeesus s6i, oli hapnemata. Haputaigna juuretist (parmi),
mis tekitab kddrimisprotsessi ja paneb taigna kerkima, peeti patu stimboliks
(1Kr 5:7j). Seepdrast ei sobinud see stimboliseerima ,laitmatut ja puhast Talle”
(1Pt 1:19). Ainult hapnemata ehk kéddrimata leib vois stimboliseerida Kristuse
patuta ihu. Samuti stimboliseerib ainult riknemata viinapuu vili — kédrita-
mata viinamarjamahl — sobivalt Pdistja puhastava vere veatut tdiuslikkust.

Teenistuse ettevalmistav osa, piitha Shtusédmaaja koosoleku sissejuhatav
osa, sisaldab tavapiraselt vaid viga lithikesi teateid, tildlaulu, palvet, korjan-
dust ja lithikest jutlust, enne kui minnakse jalgade pesemise talituse juurde.

Jalgade pesemine. Meestele ja naistele leitakse jalgade pesemiseks eraldi
ruumid. Paikades, kus see on tihiskonna poolt vastuvoetav ja kus riietus
on selline, et ei teki stindsusetust, voib korraldada nii, et abikaasad voi
vanemad ja nende ristitud lapsed teenivad omaette ruumis {iksteist jalgade
pesemise kaudu.

Enne seda teenistust on pandud valmis pesukausid, kiterdtikud ja vesi
jalgade pesemiseks. Ka on hoolitsetud voimaluse eest pdrast seda talitust
kisi pesta.

Leiva ja viinamarjamahla jagamine. Leivalt eemaldatakse kate. Seejirel
loetakse moni sobiv kirjakoht Piiblist (nt 1Kr 11:23,24; Mt 26:26; Mk 14:22;
Lk 22:19) voi peetakse lithike jutlus, kui seda varem selle jumalateenistuse
ajal ei peetud. Leivale 6nnistuse palumiseks teenistuse labiviijad tavaliselt
polvitavad. Kogudus pdlvitab voi jadb istuma, monikord seisab. Suurem
osa viljajagatavast leivast on tavaliselt murtud juba enne, kusjuures viike
osa sellest on jaetud igale taldrikule, murdmiseks kogudusevanematele voi
pastoritele. Pastor voi vanemad ulatavad taldrikud leivaga diakoneile ja
diakonissidele, kes seejdrel teenivad kogudust.

50



Seejidrel loeb vaimulik sobiva piibliteksti (nt 1Kr 11:25-26; Mt 26:27-29;
Mk 14:23-25; Lk 22:20). Juhid pdlvitavad, et paluda onnistust viinamarja-
mabhlale. Diakonid ja diakonissid teenivad kogudust. Mahla valatakse
iihest karikast ja jagatakse igale inimesele eraldi klaasikeses. Vilja jaga-
tav mahl valatakse vidiksemates kogudustes klaasikestesse talituse ajal,
suuremates kogudustes on see ettevalmistavalt tehtud enne talitust.

Ulistamine. Armulaua jirel voib olla muusikaettekanne voi koguduse
ithine kiituslaul, millele jirgneb koosoleku 16petamine. Ménikord kor-

raldatakse koguduse lahkudes korjandus vaeste heaks.

2.6.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

Osasaamise teenistust peab juhtima ordineeritud pastor voi koguduse-
vanem. Diakonid ja diakonissid, kuigi ordineeritud, ei v6i seda teenistust
juhtida, kuid nad voivad selles abistada, ulatades leiva ja viinamarjamahla

edasi koguduseliikmetele.

2.6.5.4. Kuidas toimitakse jirelejadnud piihitsetud andidega?

Pirast teenistust koristavad diakonid ja diakonissid laua, korjavad kokku
klaasikesed ning hivitavad kogu tilejadnud leiva ja mahla, pSletades voi
mattes leiva ning valades mahla maa peale.

2.6.6. Kes ja millistel tingimustel v6ib armulauda vastu votta?
Adventkogudus praktiseerib avatud osasaamist — sellest vivad osa votta
kéik, kes on usaldanud oma elu Piistja kitesse. Jeesus jagas osasaamist
ainult neile, kes tunnistasid end Tema jirelkiijateks. Seepidrast on osa-
saamine mdeldud usklikele. Lapsed ei vota harilikult sellest talitusest
osa seni, kuni nad on ristitud. Jalgides, kuidas teised sellest osa vtavad,
opivad ka lapsed moistma selle teenistuse tdhendust. Parast seda, kui
nad on saanud vastava Gpetuse ristitavate klassides ning ristimise kaudu
pliihendanud oma elu Jeesusele, on nad valmis ka ise piihast 6htus6oma-
ajast osa vOotma.

Kristuse eeskuju keelab kedagi Issanda piihast htus66maajast vilja

51



arvata. Tosi kiill, avalik patt arvab siitidlase vilja. Seda petab Pitha Vaim
selgesti (1Kr 5:11). Kuid enamas ei peaks keegi otsust langetama. Jumal
ei ole jatnud inimeste otsustada, kes peaksid piihast Shtus66maajast osa
votma. Kes suudab niha inimese stidamesse? Kes voib eraldada umbrohu
nisust? ,,Aga inimene katsugu ennast 14bi ja alles siis s66gu sellest leivast ja
joogu sellest karikast (1Kr 11:28).” /.../ Koosolekule vbivad tulla isikud,
kes ei teeni siidamest tode ja piihadust, kuid kes avaldavad soovi teenis-
tusest osa votta. Argu neid keelatagu. Kohal on tunnistajad, kes nigid,
kuidas Jeesus pesi jlingrite ja Juudase jalgu. Ka tol korral toimunut nagid
rohkemad kui vaid inimeste silmad.” (Ellen G. White, ,, Ajastute igatsus.
Jeesuse elu” 1994, 1k 447)

2.7. Armeenia Apostlik Kirik

AAK tekst on koostatud AAK esitatud materjali pohjal toimetaja ja teoloogiakomis-

joni koostdds. AAK esindaja ei osalenud vahetult teksti valmimiseni viinud arutelus.
Armulaud kujutab endast iiht seitsmest Armeenia Apostliku Kiriku sakra-

mendist, mis voimaldab usklikul osa saada leiva ja veini kujul Issanda verest

ja ihust ning saada igavese elu. Jumalateenistust, mille ajal toimub armulaua

sakrament, nimetatakse liturgiaks (armeenia keeles ,,Patarag”).

2.7.1. Miks kirik armulauda seab?

Armulauda seatakse, sest nii miiras Issand Jeesus Kristus ise enne oma
kannatusi, salasusliku 6htus66maaja ajal, kui ta vottis leiva, dnnistas ja
murdis seda ja andis oma jiingritele ning iitles: , Votke, s66ge, see on minu
ihu, mis teie eest antakse! Tehke seda minu mailestuseks!”. Ja ta vottis
karika, tdnas, andis neile ja iitles: ,,Jooge koik selle seest, sest see on minu
veri, uue lepingu veri, mis paljude eest valatakse pattude andeksandmi-
seks” (Mt 26:26-28; Mk 14:22; Lk 22:19). Andnud apostlitele armulauda,
andis Issand samal ajal neile ka kisu alati seda sakramenti ldbi viia. Ning

apostlitelt oppisime seda meie.

52



2.7.2. Kuidas méistetakse Kristuse ligiolu armulauas?
Seda mdistetakse selle viljendi otseses mottes. Leiva ja veini kujul me

saame osa Jeesuse ihu ohvrist ja tema verel pShinevast andestusest.

2.7.3. Millest s6ltub Kristuse ligiolu armulauas?
Kristuse ligiolu kiriku armulauas séltub kiriku enda truudusest apostlikele
ja puihadele traditsioonidele ja piiblijutustustele.

Kas Kristuse ligiolu sdltub armulaua seadja(te) ja/voi vastuvotja(te)
usust?

Nende usust soltub Kristuse ligiolu énnistus nende enda armulaua

puhul, kiriku puhul ei sdltu see aga vastuvotjate usust.

2.7.4. Mida annab armulaua vastuvotmine inimesele?
Annab igavese elu, tihinemise Jumalaga ja inimese jumalikustamise ehk

piihitsemise.

2.7.5. Kuidas kirik armulauda seab?

2.7.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/v6i Piithas Parimuses.

Piihal 6htus6omaajal vottis Jeesus Kristus leiva, dnnistas ja murdis seda
ja andis oma jlingritele ning {itles: , Votke, s60ge, see on minu ihu, mis
teie eest antakse! Tehke seda minu milestuseks!”. Ja ta vottis karika,
tdnas, andis neile ja {itles: ,,Jooge koik selle seest, sest see on minu veri,
uue lepingu veri, mis paljude eest valatakse pattude andeksandmiseks”
(Mt 26:26-28; Mk 14:22; Lk 22:19). Andnud apostlitele armulauda, andis
Issand samal ajal neile ka kisu alati 14bi viia seda sakramenti, mida me

tdnaseni ka teeme.

2.7.5.2. Armulaua elemendid, vormel ja kord.

Piiha liturgia kord, mis on sajandite kestel muutunud ja tdiustunud,
tugineb piiha Jaakobuse, Kaisarea peapiiskopi piitha Basilius Suure, piiha
Gregorius Teoloogi ja ptiha Johannes Kuldsuu jumalateenistusraamatute-

le. Piiha liturgia sooritamisel kasutakse armulaualeiba, mis on valmistatud

53



hapnemata taignast, ja lahjendamata veini. Armulauda antakse usklikele
armulaualeiva osakese kujul, mis on kastetud veini sisse. Uhe liturgia jaoks
murtakse ainult iiht armulaualeiba. Preester voib {ihel pdeval sooritada tihe
liturgia, ka tihel altaril v6ib pdevas sooritada ainult iihe liturgia. Patarag
koosneb neljast osast: 1. ettevalmistamine; 2. liturgia ristimatutele; 3. liturgia
usklikele; 4. 6nnistamine ja andeksandmine.

1. Ettevalmistamine. Enne jumalateenistust loevad preester ja diakon koos
psalmi 131. Pérast seda paneb preester endale ametiriiii selga. Koor hakkab
laulma, mille ajal preester ja diakon lihenevad piihale altarilauale. Siin peseb
preester rahva silme ees oma sérmeotsad, lugedes samal ajal psalmi 25.
Pirast seda preester pihib. Kiitinlahoidjad loevad psalmi 99. Liikudes {iles
altarilaua poole, loevad preester ja diakon psalmi 42. Preester loeb alguses
ptiha Nareki Gregoriuse palvet, mis on suunatud Piihale Vaimule. Pérast
seda votab ta leiva ja veini, onnistab neid, paneb leiva mazmale (diskosele),
valab veini karikasse, lugedes samal ajal palveid. Parast seda, katnud karika
linikuga, liities kolm korda risti ette, sénab ta kolm korda: , Pitha Vaim tuleb
sinu peale ja Koigekorgema vigi on varjuks sinu kohal”. Diakon votab karika
ja asetab selle vasakpoolsesse avausse seinas. Preester suitsutab viirukiga
rahvast ja kirikut.

2. Liturgia ristimatutele. Selle osa eesmirk on manitsemine, Vana Testa-
mendi prohvetite ja apostlite ning evangeeliumi tekstide lugemine (piiha-
kirjas on iga pdeva ja pitha kohta oma tekstid). Pdrast evangeeliumi lugemist
lauldakse usutunnistus. Pérast palveid ja hiitideid p66rdub preester rahva
poole, tehes ristimargi.

3. Liturgia usklikele. Diakon toob piiha karika ja koos lausutakse psalmi
23:7-10. Pdrast avab preester pooleldi karika, liikkab esile armulaualeiva,
et see oleks nihtay, ja Gnnistab rahvast. Diakon, kes suudleb preestri kitt,
saab temalt rahutervituse ja laskub alla, et anda see tervitus edasi rahvale.
Preester tinab Jumalat inimesearmastuse eest, selle eest, et S6na on saanud
lihaks meie padstmiseks. Ja nii nagu laulavad inglid ,,Piiha, Piiha, Piiha”
(Surb, surb, surb), nii laulame ka meie.

Sel ajal preester palvetab vaikselt, laulu 16pus aga tostab ta armulaualeiva

54



ning titleb: ,,Votke, s66ge, see on minu ihu, mis teie eest antakse!”. Pdrast
tostab ta karika ja lausub: ,,Votke, jooge sellest koik, see karikas on uus
leping minu veres, mis teie eest valatakse pattude andeksandmiseks!”.
Siis palub preester Jumalat, et too taevaliku armulikkuse mirgina ldkitaks
armulaualeivale Pitha Vaimu. Ja 6nnistades alguses kolm korda ristiga
eraldi leiba ja veini ning pdrast koos leiba ja veini, palub ta, et leivast
saaks Kristuse ihu ja veinist Kristuse veri. Sellest hetkest on altarilaual
Kristuse toeline ihu ja veri.

Pirast podrduvad diakonid piihakute poole palvetega, paluvad koigi
elavate ja surnute eest, ning ka preester palvetab vaikselt koikide eest,
valjult aga ka katoolikose eest.

Pirast Meie Isa palvet tdstab preester armulaualeiva kujul Issanda ihu
jalausub: ,,Pitha pithadele™ (I srbutyun srboc). Pérast seda votab preester
Thu ja kastab selle Veresse, paludes Isalt, et ta peaks meid piiha Thu ja Vere
kaudu armulaua vidriliseks pattudest vabastamiseks. Pirast seda poor-
dub preester ndoga rahva poole, karikas kides, Gnnistab sellega rahvast,
kutsudes laulma Issanda auks psalme. Seejdrel liheb ta tagasi altarilaua
juurde. Preester annab usklikele armulauda.

4. Onnistamine ja pattude andeksandmine. Sel ajal preester laskub
allapoole, kus pdrast palveid (valjuhiilseid) loeb Johannese evangeeliumi
1:1-14, dnnistab rahvast ja vabastab patu meelevallast. Usklikud lihene-
vad ja suudlevad evangeeliumi, 6eldes: Olen teinud pattu sinu ees! Pérast
Pataragi antakse neile, kes ei ole saanud armulaualeiba, piihitsemata leiva
tiikikesi. Leiba jagatakse iihelt poolt armastussomaaja milestuseks, mis
vanal ajal 16ppes parast jumalikku liturgiat, ning teiselt poolt selleks, et
mitte jdtta neid koguduse litkmeid, kes ei saanud armulaualeiba, ilma

osalemisest jumalikus tihissdogilauas ja dnnistusest.

2.7.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

Seadis Issand ise, temalt votsid selle iile apostlid ja andsid edasi kirikule.
Igal piiskopil ja preestril (kui talle ei ole pandud jumalateenistuskeeldu)
on digus 14bi viia liturgiat. Diakonil ja mittevaimulikul seda 6igust ei ole.

55



2.7.5.4. Kuidas toimitakse jarelejidnud piihitsetud andidega?
Teatud osa, mis on moeldud haigetele, ristitavatele ja méneks muuks juhuks,

sidilitame andide hoidlas.

2.7.6. Kes ja millistel tingimustel v6ib armulauda vastu véotta?
Piihast 6htus6omaajast osavGtja peab olema ristitud kiriku liige ja talle ei

tohi olla médratud patukahetsust.

2.8. Eesti Apostlik-Oigeusu Kirik

Armulaud e tdnusalasus (euharistia) toimetatakse jumalikul liturgial. Ta
pole ainult vaid tiks sakramentidest, vaid talitus, mis on kogu kiriku elu
ning ka tiksiku uskliku vagaduselu kese. Nii nagu toit peab inimest elus
ja moodustab paljuski ka kogukonna majandusliku ja muu elu tulipunk-
ti, nonda on ka armulaud kirikut {ilalpidav ja taasloov talitus. Ulejianud
jumalateenistused ja talitused, palveelu, vaimulik vaevanigemine (askees),
vagadus, heategevus jne on ithtaegu armulauaks valmistumine ja samas
selle vdljaulatumine kogu kristlikule elule. Vaimuliku elu tipp-punktiks on
Issanda Jeesuse Kristuse tilestdusnud, kadumatu ihu ja vere osadus, mis
tdhendab samas ka osadust koigi vendadega.

Seetottu on armulaua kisitlemine keeruline, kuna ta on seotud kogu muu
teoloogiaga, ennekoike arusaamaga Kogudusest = kirikust (eklesioloogia),
Opetusega inimesest ja maailmast, taevariigi ootusega/selle kokkupuutega
siitilmasse, liturgikaga, sakramentaalteoloogiaga jne.

Idakiriku armulauakisitluses on kesksel kohal kindlasti moiste ,,salasus”
(misteerium). See viitab muuseas ka sellele, et talitust ei v6i 16puni lahti
seletada ega analiitisida. Oluline on selle vastuvotmine aukartusega ja arusaa-
mine, et siin on midagi inimese m&istust ja tavakogemust {iletavat. Seetottu
jddavadki paljud lddnekristlasi erutanud kiisimused 16pliku vastuseta, ehkki
XVI-XIX sajandil valitsesid ka Gigeusu teoloogilistes koolides ja kdsiraamatu-
tes paljuski lddnest laenatud kiisimuseasetused. Uuemas teoloogias otsitakse
vastuseid ennekdike liturgia enese tekstidest ja praktikast, kirikuisade teostest
ja kooliteoloogiast vahem magjutatud uuematest allikatest.

56



2.8.1. Miks kirik armulauda seab?

Kirik seab piiha armulauda, sest see on meie Issanda selge kisk: ,, Tehke
seda minu mailestuseks!” (Lk 22:19; 1Kr 11:24-25; vrd Jh 6:51-56). Issanda
s66maaja pidamine on kiriku katkematu ja tileiildine parimus, mida on
peetud apostlite paevist tidnini. Kuivord erinevaid vorme ka selleks poleks
kasutatud, on euharistia iiks koige tihedamini peetav jarjepidev talitus
kirikus. Kuna armulaua olemuseks on osadus Kristuse ning vendade-
odedega, siis tditub selles langemisjdrgse inimkonna igatsus kaotatud

osaduse jdrele.

2.8.2. Kuidas méistetakse Kristuse ligiolu armulauas?

Oigeusus ollakse kindlad, et leib ja vein on parast anafooripalvet tdesti
meie Issanda ihu ja veri, et Kristus on neis tdeliselt kohal. Ent kuidas ja
mil viisil, selle kohta ammendavat vastust pole. Epikleesipalve iitleb,
.ldkita oma Piiha Vaim meie ja nende ees seisvate andide peale ...”,
st muutus ei toimu ainult leivas-veinis, vaid ka koguduses; oluline on
kogu kontekst. Keskne pole ainuiiksi andide muutumine, vaid taevariigi
»puudutus”, mille osaks saavad usus Kristuse nimel kogunenud rahvas
ja vaimulik, kui nad parimuse méiratud korra jdrgi toovad salaohvri
looduse ja kultuuri andidest (leib ja vein) ning kui need palve ja piiha
talituse kaudu tihinevad Issanda ainukordse ohvriga ning saavad Tema
kadumatuks ihuks-vereks.

Ehkki teatud perioodil (XVI-XIX saj) on ida teoloogia kasutanud ka
mbistet transsubstantsiatsioon (imberolustamine), pole idakirikus keskne
mitte see, kas muutub andide substants, vaid ainete ja inimeste osadus
jumaliku eluga. Armulaud on igavese elu toit, millest osa saamisega
tipneb inimese piitidlemisele Jumala riigi poole ja selle ligiolekule Kris-
tuses. Iseenesest pole andide muutumise (metabole) uurimine 16puni ei
voimalik ega hidavajalik, tegu on salasusega.

57



2.8.3. Millest s6ltub Kristuse ligiolu armulauas? Kas see s6ltub armulaua
seadja(te) ja/voi vastuvotjate usust?

Kristuse ligiolu ei soltu seda talitava vaimuliku vo6i kirikurahva usust, vaga-
dusest, patususest vms. Kui armulaud on seatud ettendhtud inimeste poolt
(vt 2.8.5.3) ja ettendhtud viisil, on ta 6ige ja annid saavad toesti Issanda
ihuks-vereks. Samas, nagu juba eelmises jaos ndgime, on oluline ka ini-
mestega toimuv. Siin on tegemist salasuse, miisteeriumiga, sest on véimatu
midratleda, kui palju keegi usub v&i kui viiriline keegi on piihi ande vastu
votma. Igal juhul on vajalik usk, vaga meel, patukahetsus ja palve, aga iga
kahtlus, segav mote vms ei takista veel sakramenti talitamast voi sellest osa
votmast. Kristus on ligi sel ptihal toimingul ja andides, kuna Ta ise on selle
seadmist dnnistanud, mil iganes armulauda piihitsetakse ettendhtud korra

jargi ning ustavuses Tema sonale ja kiriku piihale Pirimusele.

2.8.4. Mida annab armulaua vastuvétmine inimesele?

Armulaud on osaduse salasus Kristuse ja vendade-6dedega. Piiha ihu ja verd
kirikurahvale andes titleb preester: ,,...pattude andeksandmiseks (viikelaste
puhul: , hinge ja ihu piihitsuseks™) ja igaveseks eluks”. Palvetekstid radgivad
veel, et armulaud on vastuvGtja jaoks hinge drksuseks (kainuseks) ja val-
gustuseks, kaitseks kurjade vaimude ja kurjade motete eest, Pitha Vaimu
osaduseks, ldhedustunde (,,julguse™) kasvamiseks Jumalaga ja taevariigi
parimiseks. Armulauaosadus tihendab teisisonu langemisest siindinud ning
inimest ja Jumalat eraldava miitiri murdumist ning tdelise Elu voolamist
inimesse. Iga armulaud on inimese {ilendumine tulevasse riiki, Talle pulma-
peole. Seetottu armulaud ka n-6 taasloob ja kinnitab inimese kuulumist

kirikusse /kogudusse.

2.8.5. Kuidas kirik armulauda seab?

2.8.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/v6i Pithas Parimuses.

Kuna bigeusk nieb piihakirja ja parimust tihe allikana, siis pole vajadust
pohjendusi kummastki eraldi vilja tuua. Terviklik armulauapalve on andi-

de piihitsemiseks vajalik, sest tdnu- ja 6nnistuspalved olid iga pidulikuma

58



juudi sbomaaja lahutamatu osa. Seadmissonadega andis Kristus leivale
ja veinile uue tdhenduse, ent need polnud kaugeltki ainsad palved, mida
piihal Shtus66maajal lausuti. Kristlased sonastasid lauadnnistamispalved
oma usudpetuse valguses timber ja lisasid aja jooksul muid osiseid. Pika
arengu tulemusena ja rohkete kohalike erinevustega on kujunenud vilja

praegused anafoori-korrad.

2.8.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.

a. Armulaua ainelised eeldused:

+ Uldjuhul piihitsetud altarilauaga (nn aujirjega) kirik, erandjuhul kabel
v6i muu ruum voi ka looduslik koht; antimins (,,laua-asemik” — lina
Kristuse haudapaneku kujutisega, millel on piiskopi allkiri ja millesse
on tavaliselt dmmeldud tiikike pithakusdilmeid), hidavajalik on see
pOhimbdtteliselt vaid mujal kui kirikus teenides, kuid kasutatakse
tdnapieval ka piihakojas;

* juuretisega kiipsetatud nisuleib ja viinamarjavein (soovitavalt magus
punane); veinile lisatakse vett juba alguses ja hiljem veel kuuma vett
(zeon);

 ettendhtud teenistusriietus (piiskopi ja preestri nn tidisriietus);

 altarilaud ja ohvrilaud, viljaspool kirikut neid asendavad lauad;

e Armulauariistad: diskos, karikas, tiheke, oda, karikakatted jms;

» Eriolukordades v6ib osa sellest puududa voi millegagi asendada, ent
see ei muuda tdnusalasuse olemust — tulevasse kuningriiki tilendu-

mist — ja mida seetdttu teenitakse alati voimalikult pidulikul viisil.

b. Teenistuskord:

Armulauda piihitsetakse jumalikul liturgial, mis vastab lddnekiriku mis-
sale. Oigeusu kirikutes on kasutusel kaks p&hilist liturgiakorda: piihade
Johannes Kuldsuu/Chrysostomose (tavaline) ja Vassiili/ Basileios Suure
liturgia (u 10 korda aastas). Lisaks teenitakse vahel ap. Jaakobuse ning
mones Ladne-Euroopa ja Ameerika 6igeusu kirikus ka vanu lddne tradit-

siooni liturgiakordi. Jirgnevalt vaatleme vaid kahe esimese iilesehitust.

59



Armulaua-andide ettevalmistamine (proskomiidia).

Usudppijate (katehhumeenide) liturgia — kogunemine kirikusse, ekteeniad
e ridapalved, antifonid, viike sissekiik, epistli ja evangeeliumi lugemine,
kolmekordne ekteenia, ekteeniad ja palved usudppijate eest, nende vilja-
saatmine, palved usklike (ristitud inimeste) eest.

Suur sissekidik — annid tuuakse ohvrilaualt altarilauale keerubitelaulu
saatel, mis kutsub teenima Jumalat nagu inglid ning unustama piiha ohvri
ajaks elumured.

Rahusuudlus (mida vahetavad praegu vaid vaimulikud) ja usutunnistus
kinnitavad armastuse ja usuiihtsuse vajalikkust enne veretu ohvri toomist.

Anafoor e armulauakaanon, tinusalasuse talitamise keskne osa. Koosneb
nn prefatsioonist, sanctus’est, anamneesist, oblatsioonist, epikleesist (mis
on andide piihitsemise 16plik jark, samas mitte otsustav ,,sakramentaalne
vormel”, sest pithitsemiseks on vajalik kogu anafoor ja muu kontekst)
ja intertsessioonist e eestpalvetest. Jirgnevad leiva murdmine, kuuma
vee kallamine karikasse, ekteenia, Meie Isa palve ning seejirel armulaua
jagamine.

Armulauast votavad osa vaimulikud altaris nn vanemal moel (leiba peo-
pesalt siities ja karikast juues), rahvas aga kirikusaalis preestri kdest lusikaga
karikasse pandud leivaosakesi ja veini saades. See on vaid praktiline ja aja-
looliselt kujunenud vahe.

Jargnevad tdnupalved ja mitmejirguline teenistuse lopetamine.

Armulauateenistusele peaks jirgnema , liturgia parast liturgiat™: ligimese
teenimine, palveelu, piihakirja lugemine ja tiletildse tulevase riigi poole

sirutumine.

2.8.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

Armulauda seab voi puihitseb terve Jumala rahvas koos. Selleks on vajalik
eri ametite/seisuste (piiskop, preester, diakon, kirikurahvas ehk nn ilmi-
kud) koosteenimine. Armulaualiturgia pidamist juhatab tleilmse kirikuga
osaduses olev piiskop voi piiskopiga osaduses olev preester, kes pole tee-
nistuskeelu all ega muul viisil takistatud. Samuti on hiddavajalik kohaliku

60



koguduse, kloostrirahva v6i muu kirikliku kogukonna osalemine lisaks
preestrile. Kuid diakoni v6i ,.ilmiku” juhatusel, ilma piiskopi voi preest-
rita, armulauda ei piihitseta.

Praktilisest seisukohast on oluline ka laulja(te) kohalolek, sest need
on otsekui koguduse hiileks (preester ei tohiks iseenda palvete peale
,aamen” Oelda).

Uksikud erandid, juhud, kui digeusu piiskopid v&i sinodid on lubanud
monel preestril v piiskopil, enamasti erakul, iiksi liturgiat pidada, ei
muuda tildist pohimétet.

Kanoonilised piirid (nt kas tunnustamata, nn mittekanoonilises digeusu
kirikus toimetatud armulaud on , kehtiv”) on keerulisem teema ja jadb

sellest kasitlusest vilja.

2.8.5.4. Kuidas toimitakse jirelejidinud piihitsetud andidega?
Jérelejadnud andidesse suhtutakse suure aukartusega: vaimulikud tar-
vitavad karika sisu, loputavad selle ning korjavad ja s66vad, niipalju kui
voimalik, altarilauale pudenenud vihemadki osakesed viimseni.

Armulauaande hoitakse alal haigetele jm erijuhtudeks. Selleks piihit-
setakse tavaliselt Suurel Neljapdeval eriline ,,tall”. Alal hoitakse ande ka
nn ennepiihitsetud andide liturgia tarbeks (mida peetakse tdnapdeval
osadel Suure Paastu argipdevadel). Kummalgi juhul immutatakse piiha
leiba piiha verega.

Ennepiihitsetud andide liturgial kummardatakse maani ja suitsuta-
takse sailitatud pithade andide ees, kuid eraldi neid mingite riitustega ei

austata. Ande hoitakse alal ainult tarvitamise jaoks.

2.8.6. Kes ja mis tingimustel voib armulauda vastu votta?

Armulauda vbib vastu vétta ristitud ja salvitud 6igeusuline kristlane (sh
laps), kel pole mingit kanoonilist takistust (osadusest lahutamine e eks-
kommunikatsioon v6i ajutine patukaristus e epitiimia). Tuleb rohutada,
et armulauaosadusest lahutamine ja ajutine keeld on harvad, ringemate

eksimuste puhul méairatavad kasvatuslikud abindud. Sisemiselt peab

61



igatiks oma eluviisi ja pattude tile métlema, neid kahetsema ja armulauaks
vagalt valmistuma.

Oigeusk ndeb armulauaosadust usu- ja kirikuiihtsuse tipuna, mitte vahen-
dina. Seepirast pole armulauaosadust teiste konfessioonidega. Uksikud
kohalikud v6i hingekarjaslikud erandid ei muuda seda reeglit.

Osades kirikutes noutakse enne armulauda igakordset pihilkédimist, teis-
tes (sh enamuses EAOK kogudustest) regulaarset, kuid mitte igakordset
pihilkdimist.

Armulauaks valmistub vaimulikult nii terve kogudus oma jumalatee-
nistustega kui ka usklikud isiklikult: tildine kristlik eluviis, ligimesearmas-
tus, meeleparandus, vajadusel pihtimine, vastavate palvete lugemine enne
armulaual kdimist, hommikune tidispaast (v.a kui tervis ei luba). Samuti on

olulised tdnupalved parast armulauda.

2.9. Moskva Patriarhaadi Eesti Oigeusu Kirik
Moskva Patriarhaadi Eesti Oigeusu Kiriku seisukohad iihtivad 16igus 2.8.
Eesti Apostlik-Oigeusu Kirik toodud seisukohtadega.

Vene Kiriku traditsioonis, mida pohilises osas ka MPEOK:s rakendatakse,
on igakordne pihil kdimine enne Armulauda. Teatud juhtudel v6ivad siin
viiksed erandid esineda, kuid need ongi sel juhul erandid. Uldnéue eeldab

siiski pihil kdimist.

2.10. Eesti Karismaatiline Episkopaalkirik

2.10.1. Miks kirik armulauda seab?

Issand ise andis oma jiingritele késu teha seda nii tihti kui nad saavad, Tema
milestuseks. See on meie thendus varase kirikuga (Lk 22:19; 1Kr 11:24-25;
Mt 26:26-28).

2.10.2. Kuidas moistetakse Kristuse ligiolu armulauas?
Piiha armulaud on jumalateenistuse kdrgpunkt/tipphetk. Me ei kii kirikus,

62



vaid koguneme Issanda péeval, et saada kirikuks. Armulaua piihitsemise
14bi on Kristus kohalolev (Tema iitles: ,Mina olen teiega maailma ajastu
otsani” — Mt 28:20) ja istub laua d4dres oma surma ja iilestdusmise alusel.
Piihal armulaualiturgial me tihineme taevase jumalateenistusega. Nii on
ka kirjas armulauapalvetes parast prefatsioonipalvet: ,,Sellepérast me kii-
dame Sind koos koigi inglite ja peainglite ja koigi taevavdehulkadega, kes
laulavad igavesti, kuulutades Sinu nime kirkust”. See viitab ka suurele Talle
s60maajale, millest radgitakse Johannese ilmutusraamatus (Ilm 4:1-11).

2.10.3. Millest s6ltub Kristuse ligiolu armulauas? Kas see soltub armu-
laua seadja(te) ja/voi vastuvitja(te) usust?

Jeesus on elav leib ja ta iitles: ,,.See on minu Thu” ja samal kombel vottis
ta veini ja iitles: ,See on minu uue lepingu veri”. Book of Common
Prayer’i (Uhise palve raamat, USA 1979) usuartiklid iitlevad, et see ei
soltu piihitseja diglusest vOi patususest, kas ohvriand (leib ja vein) muu-
tub Kristuse ihuks ja vereks. See toimib mitte piihitseja, vaid Kristuse
nimel. Ka ei s6ltu see vastuvotjate diglusest vOi patususest, sest see on
miisteerium - ndnda on Jumal maailma armastanud (kusjuures missu-

meelset maailma).

2.10.4. Mida annab armulaua vastuvotmine inimesele?

Armulaua vastuvGtmine annab elu, sest Jeesus iitles, et ,kui te ei s66
minu Thu ja ei joo minu Verd, siis ei ole teis elu”. Me muutume selleks,
mida me s66me. Nonda siis oleme me Kristuse Thu maailmas ja maailma
jaoks (Jh 6:53-56).

Seda sakramenti vastu vottes saab inimene osa Kristuse lunastustoost,
suureneb armastuse side Kristuse ja kristlase vahel ja seeldbi toimub
pidev vaimne ja fiilisiline tervenemine.

Euharistial (Piithal Armulaual) on armuvahendid, mille kaudu me
saame vastu votta pattude lunastust, kiilluslikku elu ja milles meie nilg
ja janu Jumala jdrele rahuldatakse. Ning see on Taevase Kuningriigi

pidus66gi lootus ja eelmaitse.

63



2.10.5. Kuidas kirik armulauda seab?

Nii nagu varane kirik seda tegi. Esimesel sajandil kiisiti kirikult, mida nad
teevad Issanda pdeval ja kirik vastas: ,Me s66me Kristuse Thu ja joome Tema
Verd™ (aluseks Jh 6:30-59).

2.10.5.1. Pohjendus Piihakirjas ja/v6i Pithas Parimuses.

Kui hapnemata leibade piiha oli saabunud, palus Jeesus Peetrusel ja Johanne-
sel valmistada paasasbomaaeg. Ohtu saabudes istus Jeesus koos apostlitega
paasat sooma.

Piihal 6htus66maajal vottis Jeesus Kristus leiva, 6nnistas ja murdis seda
ja andis oma jiingritele ning iitles: ,,Votke s66ge, see on minu Thu, mis teie
eest antakse! Tehke seda minu milestuseks!”

Ja Ta vottis karika, tdnas, andis neile ja titles: ,Jooge kdik sellest, see on
minu Uue Lepingu Veri, mis valatakse teie ja paljude eest pattude andeks-
andmiseks. Nii sageli kui te sellest joote, tehke seda minu milestuseks!” (Jh
6:50-58; Lk 22:7-23; Mt 26:26-28; Mk 14:22).

Ja kui Jeesus oli apostlitele jaganud leiba ja karikat, kiskis Ta seda teha
kuni Ta tuleb.

2.10.5.2. Armulaua seadmise elemendid, vormel ja kord.
Armulaud pohineb Issanda neljakordsel tegevusel. Ta vottis leiva, murdis
leiba, tdnas ja andis oma jiingritele.

Pitha Armulaua leivana kasutatakse tavaliselt hapnemata leiba (oblaadid)
ja punast viinamarjaveini (soovitatavalt kvaliteetset ja magusat), millele
lisatakse vett.

Pitha Armulauda piihitsetakse liturgia kdigus koos kogu kohaletulnud
kogudusega ja selleks kasutatakse palveraamatut Book of Common Prayer
(Uhise palve raamat, 1979)ning selles olevaid vormeleid (armulauakaano-
neid A, Bja D).

Armulauakaanonite struktuur nieb vilja jargmine:

Armulauapalve sissejuhatus (Sursum Corda)

64



Prefatsioonipalve (vastavalt kirikuaasta ajale vdi stindmusele)
Piiha (Sanctus)

Altaripalve (meenutus Kristuse vigevatest tegudest)
Armulaua seadmisepalve

Anamnees ( Jumala vigevate tegude meenutus ja tinuohver)
Epiklees ( palve Pitha Vaimu likitamiseks)

Doksoloogia (aukiitus)

Meie Isa palve

Leivamurdmine

Jumala Tall (Agnus Dei)

Alandliku liginemise palve

Piiha armulaua jagamine

Armulauajirgne palve

2.10.5.3. Kellel on 6igus armulauda seada?

Piiha Armulauda v6ib seada apostellikus jarjepidevuses olev piiskop voi
piiskopiga osaduses olev preester, kes ei ole teenistuskeelu all. Kindlasti
on vajalik kohaliku koguduse osalemine. Vaimulik iiksinda ei piihitse

armulauda ja samuti ei pithitse armulauda ka diakon ja ilmik.

2.10.5.4. Kuidas toimitakse jirelejadnud piihitsetud andidega?
jarelejadnud annid koheselt peale kogudusele jagamist. Kui kirikus on
tabernaakel, siis vajadusel hoitakse seal jarelejainud ande peale liturgiat

haigetele ja eemalviibijatele jagamiseks.

2.10.6. Kes ja millistel tingimustel vo6ib armulauda vastu votta?
Armulauda voivad vastu votta igas vanuses kristlased, kes on veega ris-
titud Pitha Kolmainsuse nimel ja kes usuvad Kristuse reaalset kohalolu
selles (Ap 2:38-42; 20:7-12; 1Kr 10:14-21; 11:17-34).

Alati on hea enne Pitha Armulaua sakramendist osa saamist osaleda

tildpihil koos kogudusega.



Need, keda ei ole ristitud veega Pitha Kolmainsuse nimel, kes elavad ilm-
selt ja kahetsematult patus ja need, kes Thu ja Verd digesti ei tunne, ei peaks
Piiha Armulauda vastu votma (1Kr 10:21; 11:26-32; 3Ms 10:1-3; Mt 22:11).

66



3. Litkmeskirikute Uhisosa ja eriarvamused

Ulaltoodud peatiikis esitatud Eesti Kirikute Noukogu lifkmeskirikute
seletused ja tilevaade armulauadpetusest ja -praktikast niditavad silma-
paistvaid sarnasusi ning {ihiseid jooni. Selle juures voime siiski todeda
ka erisuste olemasolu nii teoloogias kui ka spiritualiteedis ja liturgilises
praktikas. Nagu todetud sissejuhatavas peatiikis, eelistavad erinevad
liikkmeskirikud kasutada ka erinevaid, Piiblis ja kristlikus traditsioonis
pohjendatud moisteid selle sb6maaja kohta (armulaud, Issanda s606-

maaeg, leivamurdmine, euharistia jne).

1. Kbik EKN liikmeskirikud péhjendavad armulauasiindmuse kohta
kiriku elus Issanda Jeesuse Kristuse kisu ja tootusega teha seda Tema
meenutuseks/malestuseks. Seega armulauadpetus ja -praktika toetuvad
siinoptiliste evangeeliumite (Mt 26:26-30; Mk 14:22-26; Lk 22:17-20) ja
apostel Pauluse (1Kr 11:23-29) tekstidele Uuest Testamendist, mida kdik
liikmeskirikud siinkohal kasutavad.

Neile tekstidele tugineb otseselt Kristuse isiku ja t66 meenutamine
kaikide liikmeskirikute koguduste jumalateenistustel. Selles meenutami-
ses voi selle pohjendamisel on mainitud piiblitekstidena ka Jh 6:51jj. ning
Hb 7:27 (RKK) ja Ap 2:46 (RKK, EKNK). Loomulikult méistavad kirikud
piibellike paralleelidena armulaua kohta veel paljusid, sh ettekuulutavaid
tekste Vanast Testamendist (nt paasaséomaajast ja -ohvrist). Mitmed
liilkmeskirikud (EMK, RKK, EAOK) tuletavad ka meelde, et Piihakiri ja
kristlik parimus on omavahel seotud, mistottu neid ei kasutata armulauast

koneldes ega muudel puhkudel eraldiseisvatena.

67



2. Armulaud annab kristlikule kogudusele ja selle tiksikule lilkmele edasi
voOi tuletab meelde Kristuse 1dbi toimunut ja saavutatut. Siinjuures nime-
tavad erinevad lilkmeskirikud erinevate aspektidena ja piibellike moistetena
Kristuse surma malestamist, Kristuse asendavat ohvrit, lepitust, lunastust,
digeksmoistmist ja pattude andeksandmist.

Armulaud on lepingu s66maaeg, annab osadust kristlaste vahel, teeb nih-
tavaks koguduse kui Kristuse ihu tema tihtsuses. Armulaud tugevdab usku,
lootust ja armastust ning annab joudu ja tervenemist hinge ja ihu poolest.

Lisaks armu/anni iseloomule on armulauas esil ka tinu/euharistia
Jumalale Tema armutegude eest, isedranis Kristuses. Armulaud on ka tule-
vikuline, eshatoloogiline soomaaeg, milles me Kristusega kohtudes tulevat
Jumala riiki juba niitid kogeme.

3. Jeesuse kui Issanda ligiolu armulaual nii kogudusele tervikuna kui iga-
le tiksikkristlasele tunnistavad kdik EKN liikmeskirikud reaalsena. Selle
suhtes, kuidas tdpsemalt Kristus iihises sé6maajas ligi on, arusaamad aga
varieeruvad.

Igal juhul on armulaud kohtumine Kristusega, mis rajaneb Tema t6o-
tusele (Mt 18:19j ja seadmissdnad evangeeliumites, 1Kr 11:26) ja annab
edasi Tema padstetoo ande. Selles osas on koik EKN liitkmeskirikud iihel
arusaamal. Sarnast arusaama voib tiheldada ka seal, kus koneldakse Kris-
tuse presentsist Sonas ja Vaimus, samuti Tema ligiolust kogunenud Jumala

rahva seas/rahvale.

Lihtsustades vGime jagada EKN liikmeskirikud Kristuse reaalpresentsi
moistmisel armulauaandides kahte rithma.

Esimeses rithmas oleksid esindatud EELK, EMK, RKK, AAK ja EAOK.
Antud kirikud tunnistavad Kristuse tGelist ligiolu Tema ihu ja vere nidol
armulaua andides, leivas ja veinis. Kuidas Kristuse ligiolu andidele osaks saab,
on kirikute poolt ses rithmas erinevalt kirjeldatud voi teadlikult kirjeldamata
jdetud. RKK kasutab transsubstantsiatsiooni ehk olemusliku muutumise

mbistet, AAK ja EAOK riigivad lihtsalt muutumisest (metabole). EELK

68



ja EMK on siinkohal, reaalpresentsi tunnustades, selle toimumise viisi
suhtes viljendunud ettevaatlikumalt.

Igal juhul tuleb r6hutada, et Kristuse ihuliku ligiolu tunnistamise
kérval armulauaainetes kdneldakse kdigi antud liitkmeskirikute poolt ka
Tema kohalolekust evangeeliumikuulutuse ja Vaimu kaudu kogu Kirikus.

Teises rithmas oleksid EEKBKL, EKNK ja AKEL. Antud kirikud, tun-
nistades Kristuse tdelist ligiolu armulaual, eelistavad seda kirjeldada teist-
sugusel viisil. Kristus on ligi Pithas Vaimus (EKNK, AKEL, ka EEKBKL),
armulauaannid on margid, millest kumab Kristuse au ja mis viitavad
Temale (AKEL). Kristus on ligi, kuna Ta on seda tdotanud (EEKBKL)
ja see on pigem seesmine ligiolu usklikes (EKNK, AKEL). Issand on ligi
nii koguduses kui iiksikkristlases (EEKBKL). See on vaimne ihu ja vere
osadus (EKNK).

4. Samuti saame tdheldada nii sarnasusi kui erisusi EKN liikmeskirikute
opetuslikes arusaamades seoses usu ja Kristuse ligiolu omavahelise seose
moistmisega.

Kristuse ligiolu s6maajas pohineb Jumala Sonale/Kristuse tootusele ja
Piiha Vaimu tegevusele. Kristlaste usk suhestub nendega. Usus armulaua
vastuvotmine on dnnistuseks, uskmatuses aga mitte.

Erinevalt vastatud kiisimuseks jdib, kuidas mdistetakse armulaua ja

Kristuse ligioluga tihenduses usu tihendust.

5. Armulaua seadmiseks vajalike tingimuste hulka kuuluvad k&igil EKN
litkmeskirikutel armulaua ained (hapnenud v6i hapnemata leib ja viina-
marjavein voi mahl), Jumala rahva tihine kogunemine/jumalateenistus,
tildjuhul ka ordineeritud vaimuliku poolne ldbiviimine /juhatamine. Tavali-
selt saavad armulauast osa ristitud inimesed, seega osades kirikutes (EELK,
EMK, RKK, AAK, EAOK) ka lapsed. Koigile liitkmeskirikutele on omane
teatud kord armulaua ldbiviimiseks, mis v6ib olla rohkem (EELK, EMK,
RKK, AAK, AKEL, EAOK) v6i vihem (EEKBKL, EKNK) reglementeeritud.

Nendest tildtingimustest v6ib olla erandeid, samuti erinevaid praktikaid

69



sama kiriku sees.

6. EKN liikmeskirikutes on erinevad tavad armulaua vastuvotmise diguse
suhtes. Uldjuhul jagatakse armulauda oma kiriku/koguduse tiiediguslikele
liikmetele. EELK, EMK, RKK, RKK, AAK ja EAOK (ka osa EEKBKL kogudu-
si) eeldavad litkmelisuse alusena ristimist. EEKBKL (evangeeliumikristlaste
suund), EKNK ja AKEL md6navad armulauaosaduse eeldusena uuestistiindi/
usklikuks saamist ka juhul, kui ristimist pole veel toimunud. Lapsi ristivad
litkmeskirikud lubavad tildjuhul v6i teatud tingimustel armulauale ka ristitud
lapsi. Pattude erineval moel tunnistamine kuulub armulauaks valmistumise
juurde (paljudel puhkudel jumalateenistuse koostisosana) koigis liitkmes-
kirikutes. Armulauda m&istetakse osade liikmeskirikute poolt ka pattude

andeksandmist vahendavana.

7. EKN liikmeskirikutest on omavahel ametlikus armulauaosaduses EELK
ja EMK, seda Evangeelsete Kirikute Osaduse Euroopas raames. Suur osa
liikmeskirikutest on valmis jagama armulauda ka teiste lilkmeskirikute
lilkmetega, seda siiski teatud tingimustel. Enam avatud armulauaosaduse
tingimuste hulka vbivad kuuluda vaimulik uuestisiind (EEKBKL, EKNK,
AKEL) ja ristimine (EMK, AAK). Piiritletud juhtudel on ristituile armulaua
jagamine vGimalik pohjendatud hingehoidlikul kaalutlusel (EELK, erand-
juhtudel RKK). EAOK teistele kristlastele reeglina armulauda ei jaga.

70



Kokkuvotteks

Voime 6elda, et armulauaosadus pole EKN liikmeskirikute jaoks mitte
esmalt nihtava kristliku iihtsuse vahend, vaid eesmirk. Omavaheline
armulauaosadus toimub enamiku lifkmeskirikute puhul piiratult voi
puudub sootuks.

Selle tiks pohjusi on &petusliku tihtsuse puudumine mitmetes armu-
lauda puutuvates kiisimustes, aga ka armulauam®&istmisega tihedalt
seotud teistes dpetuslikes, esmalt eklesioloogilistes kiisimustes.

Kiill aga on dialoog armulaua mistmisest ja praktikatest voimalik ja
vajalik. Olemas on piisavalt sarnaseid v6i samaseid seisukohti ja arusaa-
masid nii teoloogiliselt kui spiritualiteedis, mis selle dialoogi jatkamist
toetavad.

Rahvusvahelised kirikutevahelised teoloogilised dialoogid on koha-
likule dialoogi jatkumisele EKN liikmeskirikute vahel heaks raamiks.
Kohalik, nii mitme- kui kahepoolne dialoog on vajalik mitte ainult hea
tahte avaldamiseks, vaid ka osana kogu kristlaskonna {ihisest teekonnast

Kristuse Thu iihtsuse poole.

71



Sénastik

absolutsioon (1d absolutio) 1) patusiiii (sakramentaalne) andeksandmine;
2) patutunnistuse lopupalve (kat); 3) pattude andeksandmine pihil, armu-
kuulutus (lut)

adoratsioon (Id adoratio) Kristuse ligiolu austamine piihitsetud armulauaan-
dides

Agnus Dei (Id Jumala Tall’), armulaualiturgias lauldav missa ordinaariumi

osa

aktsidents (1d accidens) 1) Aristotelese filosoofias see, mis vdib asjale omane
olla voi mitte olla, ilma et asi lakkaks olemast see, mis ta on; 2) armulaua
ained, leib ja vein, mille vilised omadused piihitsemisel ei muutu (kat) (vt

ka substants)

altar (Id altaria — ‘korgem koht, ohverdamispaik’) kristlikus traditsioonis
armulaua piihitsemise laud ehk Issanda laud, Kristuse aujirg ja Jumala ligiole-
ku stimbol. Oigeusulistel ka altariruumi tdhenduses (altarilauda kutsutakse

tavaliselt aujarjeks).

anafora/anafoor (kr anaphora — “ohver’) idakirikus armulauapalve nimetus

(ort), vrd missakaanon

anamnees (kr anamnésis — ‘meenutamine’) meenutamine armulauapalves,

mis seisneb ennekdike Kristuse suurte tegude meenutamises

antifon kahe koori vaheldumisi lauldud kirikulaul; usudppijate liturgia
alguslaulude nimetus (ort)

72



antimins (kr antiménsion, ksl antimins) lina, millel toimetatakse armu-
lauasalasus. Linal on enamasti kujutatud Kristuse haudapanemist ja sellel
on piiskopi allkiri teenimisloa mirgina, tihti on sellesse dmmeldud ka
titkkike piihi sdilmeid (ort)

armulauakaanon vt missakaanon

augustiinlik kirikuisa Augustinuse (354-430) teoloogiale vastav v sellest
lahtuv koolkond

bilateraalne kahe osapoolega dialoog
communio vt kommunioon

diskos (kr, ksl diskos) vaagnasarnane taldrik, millele asetatakse armulaual
ptihitsetav leib (ort)

doksoloogia (kr doxologia) tilistus
ek(k)lesioloogia (kr ekklesia) Gpetus kirikust/kogudusest teoloogias

ekskommunikatsioon (Id excommunicatio) osadusest lahutamine, kirik-
likust armulauaosadusest ajutiselt eemaldamine raskete pattude v eksi-

Opetuse levitamise parast

ekteenia (kr ekteneia — ‘innukus, piisivus’, ksl ektenija) — reast diakoni
(preestri) poolt loetavatest palumistest koosnev palve, mille igale palu-
misele lauljad vastavad (enamasti ,,Issand, heida armu!™) (ort)

elevatsioon piihitsetud leiva ja veini iilestostmine (1d elevatio) armulaua-

liturgias preestri poolt kogudusele vaatlemiseks ja austamiseks

epiklees (kr epiklésis — “lileskutsumine, pdordumine’) armulauapalve osa,

milles palutakse Piitha Vaimu ldkitamise (allalaskumise) parast

epistel siinkohal seatud katkendi lugemine Uue Testamendi tekstidest

(va evangeeliumid) jumalateenistustel

epitiimia ringemate pattu eest antav ajutine armulauakeeld koos mee-

leparandusharjutustega (ort)

73



eskatoloogia e eshatoloogia (kr eschatos — “viimane”) Gpetus viimsestpdevast

euharistia (kr eucharistia — ‘tinamine’) sakrament, milles Kristus toidab
ristitut omaenda ihu ja verega (= armulaud, piitha 6htus66maaeg), ka kogu

armulauda sisaldav jumalateenistus

evangeelium siinkohal seatud katkendi lugemine Uue Testamendi evan-

geeliumitest jumalateenistustel

fractio (1d) leiva murdmine armulaualiturgias

hostia (1d ‘ohver’) (Rooma riituse) armulaualeivake (kat)
intertsessioon armulauakaanoni eestpalveosa

kanooniline (kr kanon, ,,md6dunoor; reegel”, 1d canon) m66dundori jargne,
kiriku 6petusele v distsiplinaarsetele reeglitele vastav

katehumeen (kr katéchoumenos — ‘opetatav’) inimene, kes 6pib tundma
kristliku usu pohilisi elemente, valmistudes ristimiseks ja konfirmatsioo-

niks, usudppija
keerubitelaul suure sissekiigu saatehiimn (ort)
koinonia (kr) osadus, vrd jargmine

kommunioon, kommunitseerimine (Id communio — ‘osadus’) armulaua-
osadus — piihitsetud leiva (Kristuse ihu) ja veini (Kristuse veri) sé6mine ja

joomine, mis loob osaduse Kristuse ja tema kogudusega

konfirmatsioon (1d confirmatio — ‘kinnitamine’) ristitu ja tema usu ning

tema koguduseosaduse kinnitamine, vastab salvimisele digeusus

konsekratsioon (Id consecratio — “piihitsemine’) seadmissdnad armulaua

liturgias

korporaal (Id corpus — ‘ihu’) ristkiilikukujuline valge linane riie, millele ase-
tatakse altaril armulaualeib ja karikas (kat, ka lut), vastab idakiriku ilitonile

(ja osalt ka antiminsile)

74



kristoloogia teoloogias &petus Jeesuse Kristuse isikust ja toost

liturgia (kr leitourgia — ‘jumalateenistus’) Kristuse lunastusto jatkamine
tema miistilise ihu, Kiriku poolt (kat), jumalateenistuse vdi selle osade

kohta kasutatav nimetus (lut), armulauateenistus (ort)
mazma armulaua leivataldrik armeenia kirikus (vt ka diskos)
metabole armulauaandide muutumine Kristuse ihuks ja vereks (ort)

missa (paritolu ebaselge, 1d pShitdhendus ‘lahkumine, drasaatmine’)
armulauaga jumalateenistus, muusikaliselt tavaliselt viiest missalaulust

koosnev heliteos

missakaanon (Id canon missae) armulaua e missa keskosa (annipalve ja
meieisapalve vahel) (kat), vrd anafora/anafoor

multilateraalne mitme osapoolega dialoog

miistiline Thu (1d corpus mysticus) kirik kui Kristuse ihu v armulaud kui

Kristuse ihu sakrament (eriti kat)

miisteerium (kr mysterion, 1d mysterium) saladus v salasus, tihti sakramendi
tdhenduses nii idas kui lddnes

oblaat (1d oblata — ohver) armulauaannid v armulaualeib eraldi
oblatio (1d) ohver, ohvriannid, armulauaannid
oda (kr lonche) nuga armulaualeiva tiikkideks jagamiseks (ort)

offertoorium (1d offertorium) leiva ja veini altarile toomine (kat), kor-

janduslaul (lut)

paasas6omaaeg heebrealaste Egiptuse orjusest vabanemise mailestuseks

korraldatud iga-aastane s0maaeg

Pax (Domini, vobiscum) (Id rahu) enne armulaua jagamist preestri rahu-
soov kogudusele: Issanda rahu olgu alati teiega

patarag jumalateenistus armulauaga armeenia kirikus (vt ka liturgia)

75



pateen taldrik piihitsetud armulaualeiva jagamiseks (vt ka diskos)
patristiline (kr ja Id pater — ‘isa’) kirikuisade Gpetusega kooskdlas seisev

piht meeleparanduse sakrament (kat, ort), kiriklik talitus, milles kristlane
tunnistab vaimuliku ees oma patud iiles ja saab need andeks pihiisa lahti-
moistvate sdnade labi (lut)

Post-Communio (1d) palve pirast armulauda

prefatsioon (Id praefatio — ‘eessona, sissejuhatus’) armulauapalve algus;
kolmekordne tervitus ja kirikuaasta jargi vahelduv osa, kiituspalve enne
Sanctus’t (nimetatud ka 1d presanctus), milles meenutatakse Jumala lunas-
tust6od Kristuses (kat)

predestinatsioon (Id predestinatio) ettevalimine v dravalimine pdisteks v
hukatuseks teoloogias

proskomiidia (kr proskomidé ‘kohaletoimetamine’) armulaua andide ette-

valmistamine, jumaliku liturgia esimene osa (ort)

reaalpresents (1d praesentia realis) Kristuse ihu ja vere tdeline kohalolu armu-

laualeivas ja -veinis
relatsiooniline (1d relatio) suhestatud, suhtes millegagi

sakrament(aalne) (1d sacramentum — ‘piihitsusvahend’) Kristuse seatud meel-
tega tajutav mirk tohusalt toimivast armust (kat). Luterluses on sakra-
ment Kristuse seatud pitha toiming, milles Jumal annab oma sona ja sellega
tihendatud mirkidega meile armu, mille Kristus on 4ra teeninud. Oigeusus
kasutatakse ka terminit salasus

Sanctus (Id ‘pitha’) armulauapalvesse kuuluv koguduse poolt lauldav iilis-
tuslaul, missa ordinaariumi osa

seadmissonad/narratiiv (Id verba testamenti) Issanda sdnad piihal 5htusdo-

maajal jiingritele leiba ja karikat jagades, kui ta seadis armulaua

substants (Id substantia) 1) Aristotelese filosoofias iseenesest olev, absoluutselt

76



iseseisev, on aktsidentside kandja; 2) armulaua andide olemus, mis muutub

armulaua piihitsemisel (kat) (vt ka aktsidentsid, transsubstantsiatsioon)

Sursum corda ,,Ulendage stidamed”, ladinakeelne iileskutse armulaua-

kaanoni (-palve) sissejuhatuses
zeon kuum vesi, mida lisatakse pirast piihitsemist armulauaveinile (ort)

tabernaakel (Id tabernaculum — “telgike’) vdike kapp piihitsetud armu-

laualeibade hoidmiseks
tall kuubikujuliseks 16igatud leib, mis ldheb piihitsemisele (ort)
temporaalne (Id temporalis) ajalik, ajutine

transsubstantsiatsioon (1d transsubstantiatio) roomakatoliku kiriku 6pe-
tus leiva ja veini olemuse (substantia) muundumisest Kristuse ihu ja vere

olemuseks armulaua piihitsemisel

tselebrant (Id celebratio — ‘kogunemine, tihistamine’) juhtliturg, missa

liturgiat juhtiv ja armulauda piihitsev vaimulik

tiheke (kr asteriskos) metallist armulaua leivataldriku (vt diskos) ja karika
kate (ort)

Verba (Domini/testamenti) vt seadmissénad

77



78



